





Digitized by the Internet Archive in 2007 with funding from Microsoft Corporation





3635

Ag. Ellis 26.9.03.

T (37)

## ACTES

DU

# DOUZIÈME CONGRÈS INTERNATIONAL DES ORIENTALISTES

**ROME 1899** 



# ACTES

DU

# DOUZIÈME CONGRÈS INTERNATIONAL DES ORIENTALISTES

**ROME 1899** 

TOME TROISIÈME

(PREMIÈRE PARTIE)

SECTIONS: LANGUES SÉMITIQUES ET MONDE MUSULMAN



FLORENCE

SOCIÉTÉ TYPOGRAPHIQUE FLORENTINE
RUE SAN GALLO, 33

MDCCCCII

JUN 1 2 1967

SMINERSITY OF TORONTO

PJ 20 A 73 1899 v.3

## VOCI DI ORIGINE ARABA

#### NELLA LINGUA DELLE BALEARI

Gli svelti minareti di Soller (Solar « la Conca »), furono i primi edifici, che attrassero gli avidi sguardi del conquistatore di Mallorca, Giacomo I d'Aragona, quando egli si diresse dalla costa catalana verso la maggiore delle Isole Baleari, col proposito di conquistarla.

Il porto sicuro di Soller agevolava l'approdo, e le scarse difese di quel luogo ne avrebbero reso facile il possesso, con la speranza di poter quindi piombare, all'inattesa, per via di terra, su Palma.

Mentre che le vele della flotta conquistatrice correvano sul mare in tempesta, in vista delle amene alture di Wadi Musa, dimora estiva dei Re degli Hadduga, dalle boscose pendici di Bañalbufar, le incantevoli bellezze del paesaggio doveano accrescere il desiderio della conquista. Giacomo I (Jaime) giunse, con la sua flotta, al Pentalen, l'otto settembre 1229, e sbarcò sul detto isolotto, la domenica, giorno 10, dove gli fu condotta innanzi una vecchia araba, fatta prigioniera. Nel vedere il Re Jaime, l'impressione della vecchia fu profonda,

Actes du XIIme Congrès des Orientalistes. - Vol. II.

poichè egli aveva lunghissime braccia, ed una profezia araba diceva che un uomo dalle lunghe braccia avrebbe conquistato Mallorca. La vecchia, nel vedere le braccia sproporzionatamente lunghe di Giacomo I, esclamò: «È dunque destinato: Mallorca sarà tua». Il che accrebbe non poca baldanza al Re d'Aragona. Frattanto, le alture della stretta valle si ricoprivano di Arabi difensori; e però dal campo di Don Jaime venne deciso di cercare più avanti un miglior punto di sbarco. Nella sera del giorno 11 il Re Jaime si recò a Santa Ponsa, nella vicinanza del qual luogo fu una prima zuffa favorevole ai Cristiani, nella quale perirono tuttavia i fratelli Moncada, cari al Re.

Allora il campo fu trasportato al nord di Palma, all'attuale Real, ma l'assedio alla piazza fu messo soltanto il 16 settembre. Nuño Sanz, lo zio del Re, prendendo la spada fra i denti, fece a tutti giurare di prendere Palma o morire, aggiungendo il voto, nel caso di vittoria, di costruire, nel luogo della vittoria, un Convento di Cisterciensi; il che avvenne poco appresso, dopo la conquista dell' isola.

Ma la difesa degli Arabi fu lunga ed accanita. Incominciato l'assedio il 16 settembre, solo il 2 dicembre poterono i Cristiani penetrare nella fortezza; ma, respinti, ne rimasero fuori fino al 27 dicembre, quando, aperta una nuova gran breccia, per la quale la cavalleria potè penetrare, il giorno 31, di gran mattino, ebbe luogo l'assalto generale; quasi tutti i Cristiani entrarono nella città, insieme con Don Jaime, che si avanzò per la porta di Babalcafal, oggi Puerta Pintod.

Presso che ventimila cadaveri rimasero sul suolo; i pochi Arabi superstiti scapparono, o si nascosero, la-

sciando indifeso il loro Re Wali Said Ben el Hakem, il quale dovette arrendersi a Don Jaime, che, verso sera, prendeva possesso dell'ultimo recinto di Almudaina, di cui si vede tuttora una porta. L'eccidio di quella giornata fu tremendo. Le donne offrivano i loro gioielli ai soldati inferociti, domandando soltanto che fosse loro risparmiata la vita. La città di Palma, che contava già ottantamila abitanti, parve allora ridotta a un mucchio di rovine, e il puzzo dei cadaveri era tale che il conquistatore, ad impedire, per la pestilenza, un danno più grave, bandì un decreto di morte contro quanti si rifiutassero a seppellire i cadaveri; ma la peste venne ad ogni modo, e decimò lo stesso esercito conquistatore.

Degli Arabi scapparono allora in Africa, i soli che avevano mezzi, chi sa con quale schianto nel cuore dei più, e, in alcuni, forse la speranza di un prossimo ritorno; quanta poesia di dolore in quella fuga, quando, con le loro alte vele latine, si discostavano dalla loro isola natia, desiderosi forse di salvare anche più della vita, la fede dei loro avi! Come gli Arabi fuggiaschi dell'Andalusia, anche gli Arabi di Mallorca, dopo aver chiuso a chiave le loro case, si portavano via le chiavi, speranzosi che essi soli l'avrebbero, tornando, riaperte.

Ma i poveri, che non potevano partire, dovettero, rimanendo, confondersi con la popolazione cristiana. Più civili dei loro conquistatori, in possesso di parecchie arti ed industrie, trovarono presto lavoro proficuo, e, sebbene sottomessi nelle campagne, imposero, a mano a mano, la loro civiltà al vincitore. Non deve dunque recar meraviglia che il fondo della popolazione dell'isola

cristianieggiata sia rimasta arabo, per quanto la signoria aragonese si sfogasse a distruggere tutti gli elementi dell'antica tradizione e civiltà musulmana. Gli artigiani e gli artisti nelle nuove costruzioni essendo sempre artigiani ed artisti arabi, l'arte tradizionale moresca si proseguiva in tutte le nuove costruzioni aragonesi.

La creta continuava a foggiare, sotto le dita esperte di lavoranti arabi le stoviglie domestiche, secondo il costume arabico; onde anche oggi può recar meraviglia il trovare nella vicina Algeria, specialmente nei Monti della Cabilia, le stesse e precise forme che usano tuttora in Mallorca. Così le pietruzze tapin degli acquedotti, gli strumenti agricoli, come l'aratro e la zappa di Mallorca, ed i frantoi ricordano perfettamente quelli de' vicini coltivatori musulmani dell' Africa, Così i bastimenti sciabecchi, con l'albero inclinato, l'altissima vela latina, la poppa sporgente, il modo di remare, il modo di accovacciarsi, sono ancora conformi all'uso arabico. Anche la religione ha serbato usi tradizionali arabi, come quelli di portar pietre e gettarle sulla tomba di un Santo, perchè le sabbie del deserto non la ricoprano e i devoti possano riconoscerla; come i nastri multicolori detti midas o misuge, che gli Arabi attaccano alle grate dei Santuari, avendo il clero majorchino, per dare a tal costume arabo un carattere cristiano, destinano tali nastri a servir come misura della statua della Vergine o del Santo di alcun Santuario, del quale dovevano a quelli che erano rimasti a casa, portare, in segno di benedizione, l'altezza precisa della statua; predomina poi, tra i colori, il verde, ch'è il colore sacro del Profeta Maometto.

La mano protettrice degli Arabi si vede scolpita in pietra sull' ingresso di parecchi edificj, come, per esempio, nel Mali di Degà, che è del secolo XVII; e molte tegole di case antiche la portano fatta con terra rossa, come usano gli Arabi con l'Henne. Or sono pochi anni soltanto, un muratore facendo nuove piccole volte, fra trave e trave, nella montagna di Mallorca, domandò che gli dessero un vaso di terra rossa, e, tuffandovi la mano, ne lasciò l'impronta ad ogni trave; richiesto perchè facesse codesto, disse di non saperlo, ma che lo aveva visto fare ad altri; così egli tramandava un antico uso, senza conoscerne altrimenti il significato.

Perciò non parrà, in alcun modo, strano, che, anche nella lingua imposta dai conquistatori, siano, a loro propria insaputa, e a loro mal grado, rimaste non poche traccie della lingua dei vinti. Molti de' nomi arabi rimasti nel linguaggio di Mallorca sono comuni a quelli che s'introdussero nel Castigliano; altri, al contrario, che la lingua aragonese accolse, non furono accettati dalla castigliana. Le cantilene poi che si usano nella battitura del grano e in altri lavori agresti, sono pertettamente arabe; così che, se non se ne discernessero le parole, nell'ascoltarle si potrebbe credere di trovarsi trasportati in un paese pienamente arabo. Io ne fui molte volte colpito; e venni, a mano a mano, segnando alcuna impressione; ma, a un po' per volta, il materiale mi si è, per via ingrossato, di maniera che sono venuto a comporre il dizionarietto che presento come saggio e che potrà da altri venire ampliato. Il professore Wahrmund di Vienna ebbe la bontà di rivedere i primi appunti, agginngendovi alcuna osservazione; richiesto dal

Presidente del Dodicesimo Congresso degli Orientalisti di tornire il mio piccolo contributo agli Atti, lo feci con tanta maggior fiducia che i chiarissimi e dotti professori Celestino Schiaparelli e Fausto Lasinio s'incaricarono di rivederne le stampe, e mi sostiene la speranza che possa questa prima raccolta spingere altri a fare meglio di me.

#### DIZIONARIETTO DI VOCI DI ORIGINE ARABA NELLA LINGUA DELLE BALEARI

#### A

Aballò da Abballa abbolloa, sorgente che scaturisce dalla terra quando cadono pioggie abbondanti, castigl. albañal.

Si potrebbe pensare alla radice bll , balla, bagnare, inumidire, e cioè dalla forma بَكُرُ balla (femm. dell'elativo بُرُّهُ aball) molto inumidito (terreno) come (tam da terra molto scottante. Non è dubbio però che noi qui dobbiamo ricorrere alla radice bala'a, inghiottire, e cioè alla forma غَدُّرُعَة ballâ'a (con عَدِّرُعَة ballû'a e äsal bâlû'a) bodola, orifizio di cloaca, compluvio, che in mezzo alla casa è destinato ad inghiottire le acque luride e che in occasione di grandi acquazzoni o simili le rigetta in parte. Bocthor ha per l'Egitto: צאפג balla'a terres absorbantes, Pedro de Alcala: remolino de agua, Dozy Suppl. Tourbillon d'eau pel quale anche mubulli' (partic. attivo II) remolinado de agua (Alcala). - Bocthor: ac. Ju bâlû'a lunettes, ouverture ronde des latrines. Tutto questo prova che l'applicazione anzidetta alle sorgenti piovane è probabilmente originale. - Anche Dozy, Gloss. p. 65, riconosce le forme spagn. albañal e albañar in مُلْعَقُ ballâ'a, e dà pure le forme spagnole. albellon. abojon, arbollon per cloaque, égout.

Adalid, condottiero di guerra, è کلېل dalil (coll'articolo dalla cadice الگلېل ad-dalîl) condottiero dalla radice مال على dll (قلم dalla, condurre, mostrare la strada).

Dozy, Suppl.: Capitaine de corsaires, (Alcala; principe de corsarios); — le guide et chef de la cavalerie légère qui court le pays ennemi: — pilote. Anche nel Castigl. adalid, guide, conducteur de chemin. — Dozy, Gloss., p. 40: adalid, port. adail, valenz. adalil (dove si è conservata la primitiva l'finale). «Ainsi s'appellaient les guides et chefs de la cavalerie légère qui couraient le pays ennemi. Voyez Mendoza, Guerra de Granada, p. 41. — Ibid. p. 24: La dernière consonne, qu'on entendait mal, est changée arbitrairement. De al-fénîd (Dill) al fânîd, pers. fânîs, zucchero candito) les port. ont fait alfenim, les Esp. alfeñique.» Dinnesîd, versi recitati diventò an exīr in spagn. e an exim in port.; da adalil... adalîd.

Adobar da dabage conciare pelli, castigl. adobar è l'arabo Éis dabaga conciare.

Dozy, Gloss. non ha adobar, ma l'etimologia è sicura.

Aduana ital. dogana, franc. douane, castigl. aduana, dal persarab. מבפּלוֹט dîwân nel senso di locale per gli impiegati di finanza. Si pensi anche al pers. מבליט dukân (e פֿבּלט dûkan), arab. מלאט dukân bottega, greco צֿבּליאָז, il che però non corrisponde foneticamente.

Cosi pure Dozy, Gloss. s. v. duana, p. 47. All'arab. ad-dukkân nel senso di pezzo di pietra o di legno ci richiama lo spagn. adoquin morce, pierre pour les pavés, adoquines, contrejumelle, &.

Aduar da ad-duar usato metaforicamente a Minorca come ordinamento, confusione.

Si potrebbe alla prima pensare, stando alla pronuncia, alla forma adwâr (pl. di فراً adwâr (pl. di علم علام dâr casa di campagna) senza articolo, usando il plurale invece del singolare, come in ملاح nâs m'lâḥ buona gente, تُنْبَعَة taba'a subalterni, فسأة nise donne ecc.

Sta per ad ad-dawwâr (الكوّار) da ad-duwwâr (الكوّار) accampamento circolare dei beduini, col bestiame nel centro. Dozy Gloss. p. 47.

Agatges da agala affitto.... in natura, escluso il fitto in denaro. Alets è la forma più usata in Minorca, mentre a Maiorca si pronunzia agetges.

Da أَجْلُ agal termine di pagamento, forse però l per r: اُجْرُ agal termine di pagamento, forse però l per r: اُجْدُ agr mercede, donde deriva la IV forma المُجَارُ agr mercede, donde deriva la IV forma أُجْدُ اللهِ اللهُ اللهُ

Agutzi, Alquacil da alguazil mallevadore, castigl. alguacil.

alquacîl, port. alvacîl, alvazîl, alvazîr, alvasîr, alva

Alach da yaloch (vitex agnus- castus) pianta, castigl. haloch.

Dozy Gloss. p. 284: haloch val. Selon Fischer (Gemälde von Valencia, 1, 227) ce mot désigne le bupleurum (su questa pianta v. Plinio, Hist. Nat. XXII, 35; βούπλεδρον, Nicander, Theriaca, 586).

Dozy lo deriva dall'arabo خُلُوق ḥalūq, nome che risponde a bupleuran e a lingua di cane (Κυνόγλωσσον, arab. الأرنب الأرنب adân el'arnab, orecchie di lepre) il cui succo serve a tingere in rosso la pelle.

Aladroch da arraeroc acciuga non salata, castigl. aladroque.

Dozy Gloss., p. 53, murc. (anchois qui n'est pas salé). « Dans une liste d'espèces de poissons, Cazwini (II, 120, l. 1) nomme aussi (ar-racrôc), mais je ne sais pas si c'est l'anchois, car le mot ne se trouve pas dans les dictionnaires ».

Alafaya pel val. arafaya av. stoffa.

È con probabilità الرّفيعة ar-rafî'a fem. di وفبع sottile, fine,

[Credo che sia lo spagnolo faja che deriva dal lat. fascia. Dicc. Acad., « Pieza de tela, de lana o seda, larga y estrecha, con que se rodea el cuerpo dando varias vueltas, ec. ec. »].

Ital. (commerc.) faglia?

Alame, lama da aljam castigl. alhume, allume.

È il latino alumen (Plinius, Hist. nat. XXXV, 52).

Alapi da halebi tela di lino che si fabbrica in Aleppo.

أَمْدِي halabî, aleppino.

Alarb fem. Alarbe.

Dozy, Gloss., p. 56: alarbe, port. alarve hombre barbaro, rudo, aspero, da al 'arabî, l'arabo.

Alarbi da alarbi (arabo) uomo burbero, rude, castigl. alarbe.

Si può pensare a harbî (coll'artic. al-ḥarbî) guerresco, guerriero, soldato. Per la derivazione di detto significato non solo si può pensare a ḥarb guerra, ma ancora a ḥarib furente, scellerato, ḥarab furore. Più si avvicina (anche Dozy, Gloss., p. 56)

Alayde da alcait, castigl. alcaide.

qâid (coll'artic. اَلْعَارِيُّ al-qâid) condottiero, comandante. «Chez les Espagnols ce mot a reçu la signification plus restreinte d'un Commandant d'une forteresse» (Dozy, Gloss., p. 79, s. v. Alcaide).

Albará, anbará.

Dozy, Gloss., p. 63: albalà, albaran, albarà, alvara quittance, cédule, diplôme, passe-port, de النبراء que P. de Alcala traduit par cedula hoja o carta, contrat.

Se significa realmente quietanza ecc., esso è s's al barâ'a che ha detti significati.

Albará mercuto castigl. albalà da albarut, albarà.

Per la derivazione del suddetto significato noi dobbiamo ricorrere col pensiero al medio latino, italiano, spagnolo e provenzale barra, stanga, sbarra, catenaccio, al francese barre nel senso di barriera, balaustrata (quindi anche barreau). Questo significato può aver condetto ad uno scambio coll'arabo significato può aver condetto ad uno scambio coll'arabo si barra (coll'art. al-barra) campo libero fuori della città, d'onde territoire qui s'étend autour d'une ville, banlieue, e faubourg e le dehors, il quale significato si trova nello spagn. albala, albara, albarra, alvara. All'arabo sarat, quietanza, appena si può pensare. Cf. Dozy, Gloss., p. 63.

Albardá sella di legno foderata da bardaah, bardan, castigl. albardan (lag. albarda).

Abarda, albarda specie di sella rivestita di tela di lino, comunemente usata dalle signore di Minorca.

barda'a (anche بَرْدُعَة barda'a) volg. barda'a (coll'artic. al-barda'a) sella da asino. Bocthor: bât rembourré pour un ânc, une mule.

Albercoch, albercoch da al-bercoc albicocca, castigl. albaricoque, fr. abricôt.

barqûq (coll'artic. اَلْنَرْقُوقُ al-barqûq) albicocca, in Siria prugna. Dozy, Gloss., p. 67.

Albrot da abbazoz (?), (alboroz?) castigl. alboroto grido.

La derivazione da bur ûz (coll'art. al-bur ûz), uscita festosa della popolazione incontro al principe, parata di gala, ecc. solo è verosimile in quanto venga dalla forma alboroz e conservato il significato originale di بُرُو baraza, uscire all'aperto, in campo aperto (in campum prodire); baraza harban andare alla guerra; III forma, farsi incontro a qualcuno in duello (fuori della fila). Dozy, Gloss. p. 371, riporta soltanto la derivazione da فرط furut eccesso, بالمودد المعاددة المعاد

polvere da cannone e son a la chiarazione. 'arbade rissa, però senza propria di-

Alcachofa, escarxofa da aljarxofa, castigl. alcachofa.

huršûf (coll'art. al-huršûf), specie di cardo chiamato in Siria أَرْضَى شُولَى ardî šaukî. Essendo una forma mostruosa per l'arabo, non altrimenti che la tedesca artischoke, mi pare che possa benissimo essere derivato dall'italiano carciofo, parola di cui il primo elemento è sicuramente cardo. Cf. Devic nel Suppl. al Littré s. r. Artichaut. L'arabo ha pure خُرشُون harśûf.

Alcaria da alcariya, casa di campagna, castigl. alcaria, alqueria.

qarya, qarye, (coll'art. al-qarye), casale, casamento, fattoria. Dozy, Gloss, p. 86, ferme, métairie.

#### Alcaçaba

Dozy, Gloss., p. 90, alcazaba, port. alcaçova forteresse de التُعَبَّدُ al-caçaba (al-qaṣaba), bourgade, ville, capitale, forteresse.

Alcova da alcoba, it. alcora, franc. alcove, ted. Alcowen.

q n b b e gabinetto (coll'art. عَلَيْنَ a l-q u b b e) volta, cupola, ecc., anche isolata.

#### Alcohol.

Dozy, Gloss., p. 92: alcohol, arag. alcofol, catal. alcofoll de la la lacohol (al-koḥl) «Le cohol est la galène ou sulphure de plomb. C'est à tort que plusieurs auteurs ont traduit le mot cohol par antimoine». (Prax, Commerce de l'Algérie, p. 29). — Mahn, Etymol. Unters., p. 107-109. Anche in Dozy, Suppl.

#### Alfabaga, alfabega da alhabac.

Dozy, Gloss., p. 62: albahaca, alfabega, alhabega, alabega, fr. fabrègne, espèce d'herbe, basilic, de al-habac (al-habaq) mentha-pulegium, puleggio.

#### Alfabrega, castigl. albahaca.

Dozy, Gloss., p. 62: albahaca, alfabega, alhäbega, alabega (franc. fabrèque) espèce d'herbe, basilic (par transposition) de al-habaq, mentha-pulegium [pulicaria]. Nel Suppl. aggiunge: busilic, menthe d'Arabie, menthe sauvage, laurier rose.

Alfach, castigl. alfaque banco di erba marina presso le coste, da Alfa Sparto, giunco marino.

Dozy, Gloss., p. 107: Alfaque, banc de sable, bas fond de? (II. Diz. dell'Acc. Sp. lo fa derivare da Sono due cose diverse). Alfach come nome corrispondente a Sparto, proviene benissimo da alalfa, arabo al-halfa, nonchê lia halfa e al-halfa, nonchê halfa jonc, roseau, le sainfoin epineux, stipa tenacissima, sparte, que Pedro de Alcala traduit par esparto y er va propria de España (Dozy, Gloss., p. 100 e Suppl. s. v. allo).

#### Alfalí da alharí magazzino di grano: castigl. alfali.

Col suddetto alhari, magazzino di grano s'intende hurryun, volg. huri o hori, coll'art. al-huri magazzino pubblico di grano, granaio, nonchè magazzino di vettovaglie per i soldati. Dozy, Gloss., p. 139: alholi, alfoli, alforiz, grenier, magasin de blè, de alhorî lat. horreum. «En Navarre on disait algorio et le mot arabe a encore une fois passé dans l'espagnol sous la forme algorin ou alguarin ».

Alforge (-es) da alsarch (?), bisaccia, castigl. alferga; a Minorca si chiama comunemente bonetus o bunatus.

Dozy, Gloss., p. 116: alforja besace da الخرج al horg

#### Algaravia confusione.

Dozy, Gl. p. 119:

1) alyarabia, algaravia, port. aussi, algravia, arabia — la langue arabe, baragouin, galimatias, bruit confus de plusieurs voix. Est al-'arabîya (al-'arabîyya) la lingua araba.

2) algarabio, fem. algarabia en port. avec la n, est الغربي al-garbî (al-garbî) del regno d'Algarve.

3) Algarabia Due piante, a) euphrasia, b) plante du genre centaurée.

#### Algebra.

Dozy, Gloss., p. 123: algebra = al djebr (al-gebr, pr. egiz. al-gabr, al-ghebr) in origine: rimetter a posto forzatamente un osso rotto o slogato, quindi anche riduzione di equazione (risolvere un' equazione).

#### Algorfa.

Dozy, Gl. p. 127: algorfa, algofra grenier, sobrado da algorfa (al-gurfe) presso Alcalà: cel da camara, cenader en sobrado, camara donde dormimos, camara como quiera: — Bocthor (Egitto): chambre haute, solaio (soffitta).

Alhaja da haya, ital. gioia (gioiello).

Da hage (bisogno) cosa posseduta (?), utensile. Dozy, Gloss., p. 133: alhaja désigne en général toute chose qui a quelque valeur et plus spécialment tout ce qui est destiné à l'usage ou à l'ornement d'une maison ou d'une personne, comme tapisseries, lits, bureaux, ou habits, bijoux, etc.

#### Alimares

Dozy, Glos., p. 141: alimara, feu que l'on fait sur la côte pour donner quelque avis, de "Y al-imâra signal, segnalc.

Aljup, anjup dall'ar.

al-gubb, cisterna, fossa? Spagn. algibe, chibo.

Aljub (arjub, anjub) dall' arabo.

غُبُ gubb (coll'art. عُبُ al gubb, cisterna. Dozy, Gloss., p. 125, s. v. algibe.

Almesh, aumesch da almice.

Dozy, Gloss., p. 162: almece port. aussi almice, almica è مالبَص al-mais od المبَص al-meis usato al Magreb per المَصَل al-maṣl, petit lait, serum lactis, siero.

#### Almirall, almirant.

Dozy, Gloss., p. 164 seg.; almirante, ammiraglio, almiraglio, port. amiralh, ec., ordinariamente spiegato con amiralh, ec., amir albaḥr, comandante del mare, (anche alla alla alla alla alla alla alla ache fare coll'articolo arabo, ma è piuttosto la desinenza latina alis o alius (almiralis, almiralius, almiragius, amirarius, amiratus, amirandus, donde lo spagn. almiraje, almirage, almirante), inoltre la parola mir venne usata qual Comandante in capo coll'aggiunta sur mer, sur terre. — Almirage de la mer. (Sarebbe però molto strana la scomparsa fonetica di salir). Amîr però è arabo; la l (almirante, ted. admiral) è inserta.

#### Almogaver

Dozy, Gloss., p. 172, almagovares, cavalerie légère. avant-canreurs. È plur. di al-mogâwir (al-mugâwir) colui che fa un assalto nemico, una scorreria (si gâre), una razzia, un razziatore.

Almogna da almauna elemosina, castigl. almogna per tributo, contribuzione. Nelle Baleari si dice pia almogna per largizione pia.

Dall'arab. aiuto, soccorso.

Dozy, Gloss., p. 179: almoyna. «Dans plusieurs documents du moyen âge, ce mot signifie, soit un impôt sur les navires marchands dont le produit devait servir à équiper une flotte contre les Maures, soit un don volontaire destiné au même usage. On trouve donc les expressions dons è almoynes » et « galea de la almoyna ». C'est l'arabe al-ma'ôna (al-ma'ûne) qui signifie proprement aide et qui désignait: une contribution extraordinaire, imposée par le prince quand

le trésor public était épuisé».—Come عُونُ i'ân e, che ha lo stesso significato, derivata dalla radice عون 'aun aiuto.

Almoradux, moradux da almardadux castigl. almoradus maggiorana erba.

dal pers. مُرَدُّقُوش mardaqûś (coll'art. المردقوش al-mardaqûś)
dal pers. مُرَزُنْكُوُ marzangûś orccchio di topo, (greco μυσσωτίς)
maggiorana; — in Spagna pure مردوس mardadûś, murdadûś
(secondo Dozy, Gloss., p. 174, fin dal X sec. non si usava la forma araba).

Almoxarif da almoxarif ricevitore delle gabelle (derechos) reali, castigl. 'almojarife.

muśrif, mośrif (coll'art. al-muśrif) pl. مَشَارِفُ meśarif, Ispettore capo, ispettore delle finanze, delle gabelle erariali, (da non pronunciarsi شَرِّفُ muśarrif). Dozy, Gloss., p. 179: almoxarife, port. almosarife, almozarife, «receveur de l'impôt qui se paie aux portes de ville et à l'entrée des ports, de مَا الْمَارِفُ al mośrif inspecteur, intendant.

#### Almut, aumut.

Dozy, Gloss., p. 180; almud, port. almude nom de mesure de على al moudd (al-mudd) una misura degli aridi (Nell'Irak 2 رطل atl, nell'Higaz 1 ½ raṭl. Un raṭl = 2566 grammi).

#### Alquimia.

Dozy, Gloss., alquimia alchimie de al-kîmiya oggi anche Chemie. Significava in origine la pietra filosofale «la pierre philosophale» dal greco χυμός fluidum, χυμία, χημία, Chimica.

Ama da ama balia (?).

ana, ame (rad. ) schiava, serva.

#### Amburnia, albarnia (?).

Dozy, Gloss., p. 73; albornia grand vase vernissé, qui a la forme d'une écuelle de النرنية al-barnîya (al-barnîyye) vas fictile in quo quid recondunt. — Belot: petit vase de terre, terrine.

Quando significasse un vestito, allora deriverebbe da bernî y ye «l'esp. bernia, chez Alcalà (de Hibernia, dell'Irlanda, irlandese), manteau en robe fourrée de peau de loup ou d'autre peau velue, capote, vêtement rustique à la façon des Irlandais».— L'Accad. « gros drap de laine de différentes couleurs dont on faisait des manteaux qui portaient le même nom ».

#### Amo da amon affittavolo, fittaiolo.

'ummân contadino, fittaiolo (propriamente come ummîyyun) ummî uomo rozzo, analfabeta.

#### Amohinarse, amohinat.

Esso può venire da مُونَ muhîn, disonorante, oltraggiante, maltrattante, partic. attivo della IV forma di اهُونَ (per هُونَ ha-wana) valer poco.

#### Andamio da addaima ponte, usato dai mori, castigl. andamio.

Dozy, Gloss., p. 190: andaime, andaimo, port. échafaud pour les maçons. (L'accentuation est: andaime) de الدَّعَاتِيّا ad-da'âim les poutres, pl. de الدُّعَاتِيّا ad-di'ma et da الدُّعَاتِيّا ad-di'āma. الدُّعَاتِينَ da'â'im è plur. di مُعَادِّينَ di'âme, puntello, pilastro.

#### Anfans ar. al-façfaça.

Dozy, Gloss., p. 100: alfalfa herbe appelée le grand trèfle [foenum burgundieum, de al-halfa que P. de Alcala traduit par esparto, yerva propria de España (Engelmann)].

Dozy fa osservare che qui Engelmann è in errore. L'arato

L'arato

L'arato

L'arato

L'arato

L'arato

Actes du XII<sup>mo</sup> Congrès des Orientalistes. — Vol. 111.

geios; ma lo spagn. alfalfa, alfylfe, alfalez è Trèfle (greco un è uni, erba medica, it.) luzerne. Alcala traduce alfalfa per façfaça. «En effet la forme alfalfez, qui est le moins alterée, est une corruption de al-façfaça (ani est le moins alterée, est une corruption de al-façfaça (ani est le moins alterée, est une corruption de al-façfaça (ani est le moins alterée, est une corruption de al-façfaça (ani est le moins alterée, est une corruption de ani est la fisfise) luzerne, medica che è il persiano espist, espist. Est us pust da esfist. Pronunciando espist torna molto meglio il fr. esparcette, lo spagn. esparcilla ».

Ante da dante pelle di camoscio conciata, castigl. ante ital. dunte.

**Arancel** da alasar, castigl. arancel. *Tariffa ufficiale* che porta i prezzi a cui si devono vendere le merci ed i diritti che su queste si devono pagare.

Non so che cosa possa essere il detto alasar. Forse il pensiero si è portato ad al-as'âr i prezzi, pl. di si'r prezzo (cfr. qui l'art. mostassa). Engelmann pensa ad ar-risêla (ar-risale missiva). Dozy, Gloss., p. 197, osserva invece che risâle missive non ha mai il significato di décret, loi, e propone la derivazione da al-marâsin (plurale abbreviato per arâsîm pl. di marsîm tracciato prescritto; può passare anche per pl. di resm) il quale come décret, ordonnance esprime propriamente tutte le prescrizioni.

Arganells da alcartell. Corba. Tessuto di sparto od altro per portare le brocche d'acqua sulle bestie da soma, catal. argadell.

È l'arabo قَرطُلَة qarțale, قَرطُلة qarțale, قَرطُل qirțale وَرطُلَة qirțale cesto di giunchi specialmente corba da asino per frutta.

Non si trova nel Gloss. di Dozy, ma si nel Supplem. col rinvio al greco κάρταλος κάρταλλος (corba che al basso termina in punta) che occorre nei Settanta ed in Clemente Alessandrino, dal Siriaco.

Argolla da algoll, castigl, argolla.

Dozy, Gloss. p. 198: argolla, port. argola grand anneau de fer da al-gull (gogna, manette).

Arraiz da ar-raiz capitano donde capitano di bastimento moresco.

Preso da رئيس ra'îs (coll'art. الرّبيس) ar-ra'îs) capo, capitano, capitano di nave ovvero da الأدنيس râ'is (che significa lo stesso).

Dozy, Gloss. p. 199 ha proposto l'ultima forma, benche ra'îs sia l'usata, e la forma Spagnuola arrayz governante, capitano di nave prevenga da râ'is. Corrisponderebbero all'accento originale spagnuolo: arrûëz ovvero arrûëz?

Arraval, arrabal da rabat sobborgo, castigl, arrabal.

Dozy, Gloss., p. 198: arrabal [raval] faubourg (anche parrocchia, quartiere) da الرَّدُف ar-rabad (les environs d'une ville, faubourgs). Nel portog. arrabalde si conservò ancora l'antico d come in alcalde da العَاضَى al-qâdî il giudice (osservazione del Dozy).

Arreus da arreyat strumento (?), castigl. arreas. . . . . . (?) arredo.

Non è in Dozy, Gloss. — ريش rîs penne pl. أمرياش aryas significa pure tutti i mezzi per il vivere e per il mantenimento, choses necessaires à la vie, quindi anche ricchezza; nonchè abito ricco, ricamato: la detta parola è evidentemente il pl. aryês. ميشة rise ai prette de diamants enchâssés dans de l'or ou de l'argent. (Dozy, Suppl.). Arri grido per incitare bestie da soma, onde appunto il castigliano arriero conduttore di bestie da soma, oppure asinaio.

Il nome di arriero applicato al conduttore di bestie da soma si può con certezza derivare dal grido arri (arre, harre) che taluno deriverebbe dall'arabo arri (grido del camelliere). L'abbate Bargès sentì in Algeria il grido errih. — Ma Dozy, Gloss., p. 203 osserva giustamente: « Est-ce que nous chercherons à prèsent l'origine de ce mot? Je crois que ce serait de la peine perdue, car à mon avis c'est un cri comme il y en a tant et qui ne signifie absolument rien. Les mulets le comprennent, et cela suffit ».

Arroba peso da arruba castigl. arroba.

Da جَبْع rub' quarta parte [del قِنْطار qinṭâr quintal], coll'art. ar-rub' (la ع finale araba ha pure il nome di a breve).

Arrop da arrabb castigl. arrope mosto cotto.

Da coll' art. ar-rubb sugo vegetale condensato, mosto cotto ristretto, sciroppo di frutta.

Arselaga da al djaulac.

gaulaq è grand sac pour les grains, la farine (Bocthor, Egitto). E il pers. غيف ģuwâl [sacco di lana]. — Nella Spagna significa anche coffre (arca, cax); pers. غيف ģaulah; arab غيف ģaulaq esprime pure pannolano ruvido per coprire la sella, per cocolla. — Ar. في في è inoltre il nome di un arbusto sul quale vedi Dozy, Gloss., p. 371.

Aliega, anlaga, abulaga, ajonc, ulex europaeus. L'Accad. Espagn. le traduit Aliega par ulex. Alcala traduit aliega par djaulac; (Dozy) mais il ne faut pas en dériver aliaga, car on lit chez Ibn Baitar: il gaulaq in ispagnolo si chiama yalaca spino (arbrisseau épineux) ma non si deve confondere col

دار شبعان dâr śiś'an (forma abbreviata دار شبعان dâr śiś'an albero spinoso grosso (crassus Wall.) la cui corteccia è simile alla

dārašayša'ān. Questo è l'aspulathus che, come si trova scritto in Mostainî, in ispagnuolo si scrive pure كُلْوَةُ بِهُ إِلَّهُ الْمُعْرِمُ وَلِمُوهُ وَالْمُعْرِمُ وَلِمُعْرِمُ وَالْمُعْرِمُ وَلِمُ وَالْمُعْرِمُ والْمُعْرِمُ وَالْمُعْرِمُ وَالْمُعْرِمُ وَالْمُعْرِمُ وَالْمُعْرِمُ وَالْمُعْرِمُ وَالْمُعْرِمُ وَالْمُعِلِمُ و

#### Açot da açot frusta.

Dozy, Gloss., p. 228: azote, port. açoute fouet de السَّوْط as-saut (as-sôt) frusta.

Spagn. azoot, azoth, asoth, azote sta pure per azoth = الزَّاقُوق az-zaûq da الزَّاوُوق az-zaûq universalis medicina, mercurium (mercurio). Dozy, Gloss., s. v. azoque.

#### Açuçena.

Dozy, Gloss., p. 228: azucena lis blanc de السَّوْسَانُ as-souséna (as-sûsûne) do سُوسَانُ sûsan, سُوسَانُ sausan, سُوسَانُ sûsân (di cui il procedente è nome d'unità), ebraico ثَانِينَ susan, pers. سُوسَنُ sûsan, greco مَوْتُونَى،

#### Atalaga da atalagi torre di guardia, redetta.

Atalugar stare alla vedetta da atalayach donde anche talayot [castigl. talayote] come sono chiamate le costruzioni megalitiche costruite anticamente.

غلائع pl. غلائع إلطلائع tali'a pl. غلائع إلطلائع tali'a pl. غلائع إلطلائع at-ṭa-lar') sentinelle avanzate, avanguardia, esploratore. La forma spagnuola atalaya è il plurale suddetto at-ṭalar', quindi quale gli scrittori

cannelia (مَرْفَةُ). Secondo Piinio, Hist. Nat. XIV. 16 (leg. XIV. 151) — العرفة (lathus (la corteccia ) serve ad aromatizzare il vino.

spagnuoli scrivono la parola nel senso di sentinella, guardia (così il plarabo come il singolare): Alfonso X (part. II, Tit. XXVI, ley. X) « et como quier que sea muy peligroso el oficio de las atalayas porque han á estar todo el dia catando á cada parte ». — Mendoza (Guerra de Granada, p. 65): « Lo que ahora llamamos centinela, amigos de vocablos estranjeros, llamaban nuestros Españoles, en la noche, escucha, en el dia, atalaya ».

Pedro de Alcala dà invece ad atalaya il significato di torre di guardia, specula (s. v. atalayer e especular stare alla vedetta).

Per questa (al plur.) gli arabi usano invece la parola مُطَلَّع maṭla' e عَمَالَةُ tawâli'. Per sentinella Alcala usa atalayador. (Il tutto presso Dozy, Gloss., p. 209 seg.)

#### Atlot da welled.

Sarebbe usata la forma femm. onde si è fatto atlota. La parola non corrisponde ad altra radice latina, ecc., e senza dubbio dovrebbe derivare da welled, perocchè la corrispondente voce propria catalana è noy noya, [catal. e castigl. novia, sposa recente] che in Catalogna ed in parte anche in Minorca sono la stessa cosa.

Si può pensare a قَالُودَ wallade partoriente, وَلُودَ donna feconda, e, stante l'a in principio di parola, a قَالُكُ ilde (per عَالَيُهُ wilde) plur. di وَلَكُ walad figlio.

#### Atsebara aloe, da Sabbara.

بر sabir (coll'art. الصر as-sabir) succo amaro di una pianta, mirra, aloe, succo di aloe. (Secondo Dozy in Ispagna si pronuncia sibar, as-sibar).

Le forme portoghesi azevre, azebre con azevan (coll'accento sul primo e) parlano in favore della forma aṣ-ṣibar. La detta forma atsebara (ma meglio atsebâra?) sembra che si riferisca a çabâra (con çabâyra e çabîra presso Alcala s. v. çavilla yerva del acibar) che risponde alla forma magrebina aṣ-ṣab-bâra. Dozy, Gloss., p. 35.

#### Atzur da Lazurd.

Aufabi orcio da olio, vettina da alfabia, castigl. alfabia.

أَمُنَةُ habje) grande vaso per vino, olio (coll'art. al-habiye). Non si trova in Dozy. Cambiamento dell'arabo خ h in f come in alforja = الخرج al-hurg sacco da viaggio, bisaccia. — alfange = الخرج al-hangar, pugnale, & Dozy Gloss., p. 13.

#### Averia, veria da avuer.

Dozy, Pl. p. 217: averia, port. e ital. avaria, fr. avarie, dommage arrive à un vaisseau, à des marchandises da jéé, 'awar, 'iwar, 'uwar defectuosité, mutilation, insure; quindi mu'awar, danneggiato, guasto, jús à lu sil'a dâtâwâr merce avariata.

#### B

Babucha da bâbus, babus, castigliano babucha, ital. babbuc-cia, (ed anche pappuccia) franc. babouche.

Pers. پاډوش papûś pautofola (letteralmente copri-piedi) ed anche خابور bâbûġ. Dozy, Gloss., p. 251 lo crede posteriore alla dominazione araba in Ispagna, e derivato dal francese babouche.

Badaluch torricella da guardia, redetta, ital. badalucco.

Pers. بَادُكُبُو bâdgîr, lett. pigliavento esprime una costruzione da estate elevata sopra la casa, chiusa in giro, con delle feritoie per le quali il vento può penetrare da ogni parte, e che serve pure alla ven-

bâdheng che occorre anche colla forma باذهنج bâdhilg che notevolmente (secondo la pronunzia egiz. della ج = g [dura] alla quale fu sostituita l'italiana cc e la spagnola ch) corrisponde la detta forma badaluch. Simile costruzione poteva pure servire come torricella di guardia. La forma araba corrisponde a باذاهنج في باذاهنج في باذاهنج في باذاهنج في باذهنج في بادهنج في باذهنج في بادهنج في باذهنج في بادهنج في باده في بادهنج في بادهنج

Badana da battana pelle di capra conciata, castigl. badana.

bițâne, propriamente fodera. — Dozy, Gloss., p. 231: badana (franc. basane, bedana dans un arrêt du parlement de Paris cité par Ducange [Gloss. med et. infim. lat.]) peau de mouton préparée, de paree, de paree, de paree. P. de Alcala le traduit par baldres. La badana servait à doubler les chaussures et d'autres objets fait de cuir.

Bagage da bacache castigl., bagage franc. bagace, it. bagaglio.

Turco مَعْدَةُ bogcia fazzoletto per avviluppare e legare un fagotto d'abiti, pers. فَنَقَبُ buqce, arab. فَنَقَبُ buqge e عُشَقُ buqge e فَقَامَ buqge e فَقَامَ buqge e buqge pl. فَقَامَ buqag, dal qual pl. deriva la detta forma. Manca, in Dozy.

Bagatella da bagatel, castigl. bagatela, ital. bagatella, franc. bagatelle.

Secondo Diez e Littré è diminutivo del neo-latino haga baquesl bagage (sic), cosa insignificante. [Cfr., tuttavia l'italiano bagattino, picciolo, moneta vilissima, un quarto di quattrino, cosa da niente. A. D. G.].

[Il Dizionario dell'Acc. Spagn. lo fa derivare baw âți pl. di però con punto interrogativo].

#### Balde

Dozy, Gloss., p. 233: balde, de balde gratis, en balde en vain, baldo port. depourvu, balda chose de peu de valeur, ecc. ecc. bâțil vano, inutile, frivolo, ecc.

Metatesi di ţ (d) e l come in arrelde per الرَّطل ar-raţl peso (di 2566 gr.), rolde per rotulus, espalda per spadula (Dozy).

Barnus (bernus) da albornos cappuccio solito a portarsi dai ragazzi.

burnus (coll' art. البرنس al-burnus) parte del mantello che copre il capo, cappuccio. Castigl. albornoz, portog. albernoz.

Barragan da barracan stoffa, castigl. barragan.

barrakân (anche برگان burrukân) stoffa grossolana di cammellotto o mantello donde il franc. bouracan. Dozy, Gloss. p. 237: barragan, port. barragana, fr. bouracan (sorte de gros camelot) de برگان barracan.

Bedui da badaicoi beduino ed anche selvatico, rozzo, castigl. ital. beduino, franc. bedonin.

badawîyun volg. بكوي badawî, bedewî uomo بكوي badawîyun volg. بكوي

Bezzeff da betsef in gran quantità.

Il magrebino (alger.) بَالرَّاف biz-zêf, in quantità, molto.

Bocaci da bogaci, specie di fustagno, stoffa. Forse lo stesso che il turco بوغاجه bogcia (cfr.: l'articolo bagage).

[Il Dizionario dell'Acc. Spagn. ha: bocaci (del úr. (?) في فازي bogaci) m. Tela de hilo mas gorda y basta que la holandilla y de uno ù otro color.

Secondo me è il bocassin del francese antico, che risponde al turco bugas = Toile d'un Tissu peu serré qui sert à faire des doublures. (Vedi Barbier de Meynard, Dict. turc-français s. v.) [Cfr. l'it. boccaccino o boccascino tessuto di lino con bambagia. A. D. G.]

Hindoglou, Dict. turc-franç. h- يوغاسي boghase, cannefas.

Boyra nebbin da chaboura.

Humbert ha notato l'egiz. ﴿ أَا عَالَهُ مُ الْهُورَةُ غُلُورَةُ عُلَاكُمُ اللَّهُ اللَّا اللَّا اللَّا اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ

Bufera albufera da albueira palude, castigl. albufera.

Spagn. albofera per albohera da buḥayra; piecolo mare (dimin. di s. bahr mare [f invece di ḥ z, così pure invece di ż ḥ.]). Dozy, Gloss. p. 91 s. v. albohera.

**Bugia** da Bugia nell'Affrica Settentrionale, donde si esportava della cera, castigl. bugia, franc. bougie.

Dozy, Gloss. p. 243: bugia fr. bougie, chandelle de cire, da bigâye vulgo Bougie, spagn. Bugia, d'où l'on esportait de la cire.

#### C

Caduf da cadaf od alcaydus ruso di terra per tirar l'acqua dai pozzi, cadahe, acaduz e arcaduz. Si dice pure cadufedjar fer cadufos della confusione d'intelletto della recchiaia, rivoltarsi e rituffarsi come il caduf, quale simbolo dell'affondare (invecchiare).

Dozy, Gloss. p. 78: alcadafe, alcadef, alcadefe (tutti portog.) pot de terre en dessus duquel les cabaretiers et les boutiquiers mesurent les liquides qu'ils vendent, et qui reçoit l'excedant; da

al-codaf ou al-codef [al qudaf vaso di terra]. Le catalan avait cadaf sans l'article arabe [come qui]. « p. 244: cadae, cadahe, (pas dans les dict.) désigne à Grenade une mesure agraire.

Dans les lexiques arabas cadah [qadah bicchiere] est seulement le nom d'une mesure de capacité.

[Il Dizionario dell'Ac. Esp. ha Alcaduz, ant. arcaduz (dall'ar. ἀλδος.] Café.

Dozy Gl. p. 244: cafe de april qahwa, qahwe bevanda, eino. Cambux relo di donna da cambux, castigl. cambuj.

Kanbûś (pronuncia kambûś) velo da donna (Alcala: antifaç de novia, velo da muger, Toca de muger Dozy, Suppl.).

Dozy Gloss. p. 245; cambux masque ou voile è couvrir le visage.

Camisa camicia da guamise forse dal lat. camix.

qamîş camicia, tunica (lat. camisia); dal sanserito kshumâ (kshaumi) si fece kshaumas tela di lino. Dozy, Gloss. p. 377. Candil zucchero (candito).

Pers. e arab. كَنْحُ qand zucchero dal Sanscr. khanda. Dozy Gloss. p. 247 cande, candi, port. pure candil et cadde.

Canfora.

Pers. كُافُور Kafur canfora, sanser. Karpara.

Caparrassa da alcabrusi, castigl. alcaparassa (taparera a Maiorea) cappero.

Dozy, Gloss., p. 85: alcaparra cappero da الكبارة [al-kabbâr] on الكبارة [al-qabbâr] alcabbâr- plutôt du nom d'unité al-cabbâra qu'Alcala donne sous alcaparra. — Bien que co mot arabe soit d'origine étrangère, l'article al demontre que les Espagnols ont tiré leur alcaparra de cetto langue et non du grec κάππαρις.

Carmesi da carmi.

qirmizî cremisino [Cîr. krimi sanscrito, = verme da un verme, detto cocco, o cocciniglia si traeva il rosso vermiglio, ossia il rosso del verme. il carminio: A. D. G.]

Dozy, Gloss., p. 185: alquermez, carmes donde carmest.

Catifa tappeto da alcatifa, castigl. alcatifa.

qaṭife velluto (velours, satin).

Dozy, Gloss., p. 88: alcatifa, alquetifa tapis, converture da العُطيفة al-catifa qui se dit dans le même sens.

Caviar da hawiar nova di storione salate e pressate. caviale, castigl. Caviar.

Turco باویار ἡâwiyâr per خاویار ἡâwiyâr, neo ellenico καυιάρ.

Cenefa da accenefa (ascenifa), eimosa, castigl. acenefa. canepa.

anche sinfe e sinfe e sanife (probabilmente stoffa per guernizione).

Dozy, Gloss., p. 224: azanefa, zanefa, canefa, port. sanefa houppe ou frange de lit, borde en tapisserie de as-sanifa ora vestis.

L'accento cénefa si riferirebbe a sánife.

» cenêfa » äini şanîfe.

Cerbatana da zabatana cannone per tirare agli uccelli, castigl. cerbatana, [ital. cerbottana].

Dozy, Gloss., p. 251: cebratana, cerbatana, zarbatana, port. sarabatana o saravatana, ital. zarabotana [leg. cerbottana], franc. sarbacane [e sarbatane] [neo-ellen. ζαραβοτάνα] da κατανατάνα με zarbatâna qui désigne une sarbacane dont on se sert pour tuer les oiseaux. Arab. anche κατανατάνος che, secondo i diz. arab. originali, solo significa un tubo di vetro.

#### Cero, zero, azero da Sefer.

Dozy, Gloss., p. 253: cero, ital. zero, fr. zéro da cifr (sifr). (V. cifro, ciro, cero). Le même mot est devenu aussi cifra, chiffre.

Chaffarrato da chafra, daga corta e larga, castigl. Chaferote.

śafra, taglio, filo della spada ed anche lama. — śafra e śifra e śufra anche rasoio. Alcala: navaja de barvero s. v. chifra al-mûs, mus ė rasoio.

Dozy, Gloss., p. 253: chifra port., esp. chifla racloir outil des relieurs etc. pour amincir le cuir ecc. En Espagne on prononçait chifra. Alcala: Tranchete de çapatero. In chifarote, ote è la desinenza romanza.

Chaleco o Jalecu da chaleca giubbetto, castigl. chaleco: franc. gilet.

Dozy, Supp., p. 291: Jileco de yelek. Ce mot à donné naissance à chaleco; le français gilet semble avoir la même origine (Müller). yelek (jelék) est un mot d'origine turque, que les Arabes ont adopté.

Chauz da chaux sergente, chaux usato in Maiorca nel senso di schans persona rozza e stupida.

É il turco چاوش, چاوش ciauś, ciawuś, usciere, araldo, sergente, apparitore, ecc.

Cofayna da alchofaina.

Dozy, Gloss., p. 144 e 145: aljofaina, aljnfaina, al djofaina, al djufaina est le diminutif arabe de al-djafna (al-gafna), esp. aljafana, écuelle, scutelle.

È singolare in cofayna la sostituzione della ca ch, dj.!

Cuscusso da al-cascusa, cibo de' Mori fatto a piccoli granelli tondi, castigl. alcuzeuza, alcuzeuz.

kuskus, کُسکُسُون kuskusû و کُسکُسُون kuskus کُسکُسُو kuskus sûn (nel Megrebino).

Dozy, Gloss., p. 96: alcuzcuz, alcuzcuzu, alcoscuzu, de La couscous. — Chez Alcala sont hormigos de massa, une sorte de mets très-usité en Barberie.

A Saint Dominique, la sémence mondée du maïs est appelée cous's couche ou couchecousse, importé sans doute par les nègres africains (Davic, in Suppl. au Littré). Cfr. pure Dozy, Suppl.

# D

Dinar da dinar, castigl. dinero, denaro, dal latino.

dînâr in Oriente moneta d'oro dal lat. denarius.

**Dressena**, dressenal da at-tarsana castigl. adrasana, atarezena.

Derivato da خارُ الصّناعة dâr ṣinâ'a o خارُ الصّناعة dâr ṣinâ'a, casa del lavoro, fabbrica, sezione del lavoro, ital. arsena e darsena d'onde in oriente si derivò poi ترسانة tersâne (per arsenale).
— Dozy, Gloss., p. 205 seg., alla voce arsenal si pronuncia per dâr ṣinâ'a.

# E

Encola da alcolla, castigl. alcolla orxo (l. orcio).

qulla, coll'art. al-qulla grosso vaso di terra.

Dozy, Gloss., p. 92: alcolla grande cruche de l'arabe عَلَيْنَاءُ al-colla.

En là como Mahoma. (En all come 2).

Espressione: in Dio come Mahometto con Dio come Maometto

**Escabechu** da sie bae castigl, escabeche salsa per conservare il pesce.

Dozy, Gloss., p. 261: escabeche port. aussi escaveche sorte de sauce pour conserver longtemps le poisson, composée de vinaigre ou de vin blanc, de feuilles de laurier, de citrons & de żikbâg ou sikbêg.

Ar. جابکي ف il pers. ابکيا ه نام sirkebâ (sirke = aceto).

Etzaboge (comunemente per Agastre) usato a Minorca per olivo selvatico, da azzabache, castigl. acebuche.

Dozy, Gloss., p. 32: acebuche, port. azambujo olicier sauraje. Alcala lo deriva da الزنبوجة az-zanbūga. La parola è berbera. Le dictionnaire berbère donne, sous olivier saurage تُرُبُوجِتُ عُوبِي عُوبِي عُوبِي عُوبِي عُوبِي عُوبِي عُوبِي عُوبِي عُوبِي اللهِ عُوبِي عُوبِي عُوبِي عُوبِي اللهِ عُوبِي عُو

Etzerola, atzerola da az-zarora, castigl. acerola, mela az arola o luzzerola.

Dozy, Gloss. p. 34: acerola, asurolla (espèce de fruit) da قرورة azza'rûra mespilus azerolus. الزّعرورة néflier, nefle, aubépine.

Exouar (ajnar), exovar, exogar da exouc.

Dozy, Gloss., p. 221: axuar, val. eixovar, port. enxoval « lo que la muger lleva quando se casa, de atavios, assi de su persona como del adorno, y servicio de su casa » de la ch-chouar (as-suwar. as-siwar, as-sawar). Alcala: casamiento dote, dote o casamiento de hija. Mais ordinairement axuar signific ameublement. mobilier, de même que ach-chouar en arabe: supellex domestica, trousseau. Belot: utensiles de mênage, bagages. Bistâni: il miglior dono.

# F

Falaca da falaca strumento da tortura. La parola falaca significa torturare una persona fisicamente o spiritualmente.

وَلَقَ وَ عَلَقَ falaqa ceppo per dare le bastonate.

Dozy, Gloss., pag. 265 s. v. falca a pag. 264 s. v. falaca. — En port. falca est un morceau de bois carré qu'on a coupé avec la cognée du tronc d'un arbre, de Élé falaca (falaqa) fendre. (Confrontien tuttavia. difalcare, e il latino falx, falce quella che taglia. e il resunishenza scure, accetta, mannaia, strumento di supplizio. A. D. G...

Falca da falca catal. minore. cuneo di legno (cuna da madera).

Como il precedente, da Éla qa spaccare (identico a falaco) falqa éclat de bois (Dozy, Suppl.). (Cfr. ancora it. difalcare, ingl. to defalk).

Falea da faluca, castigl. falua (halca).

Dozy, Gloss., p. 214: faluca, ital. feluca, filuca, fr. felouque, « petit navire à voiles et à rames » Jal. — La parola si derivò dall'arab. L'arab. L'arab. L'arab. L'arab. L'arab. L'arab. fulk nave, ma è parola vecchia e qua e là usata dai pirati, e certamente sconosciuta ai marinai del Medio Evo. — Dozy deriva faluca dall'ar. L'arab. nave incendiaria, brulotto (da la piraq a bruciare), poi generalmente barca (ḥarrāqa-haloque v. sopra ḥalca-faloque, faluca). — Enfin le mot est retourné aux arabes (L'arab.)

Fanal da fanar lume, castigl. fanal, ital. fanale.

fanâr fanale, faro (greco mod. چمخفود).

Fanfarrò da fanjora, castigl. fanfarron, ital. fanfarone, franc. fanfaron.

Diez crede che sia lo spagn. fan fa folie, vanterie, che prende per onomatopea. D'onde, secondo il Littré, fan fare e quindi fan faron. La forma spagnuola far fan te ed il portug. far fal har (collar) danno occasione alla derivazione dall'arabo فَرْفُرُ far fâr leggero, chiacchierone (in ogni caso per analogia, come in خُرُورُ tar tar chiacchierare; alla تُرُورُ tûm e فُرُمُ fûm aglio).

Manca in Dozy.

Farch (pereroso) da faraga.

È fârig vuoto (vaso); libero, pronto, disoccupato, ozioso.

Farda da farda fagotto di abbigliamenti donneschi, castigl. farda [ital. fardello, franc. fardeau].

Dozy, Gloss., a p. 108 ha: alfarda, farda, port. alfitra espèce da contribution que payaient les Mauresques qui vivaient sous la domination des chrétiens — dall'arab. العُرَدُة al-farda (per الغُرضة taxe, charge, contribution.

Alfarda Terme de charpentier, i due correnti equali del cavalletto



da عَنْ fard, meglio عَرْدُة farda pars paris altera l'una parte del paio come un battente di porta, una cinghia della staffa (étrivière), una parte della soma ecc.

A pag. 380: farda port. vêtement de soldat, uniforme, livrée, la cui derivazione dall'arabo egli rigetta.

In quanto a farda per abbigliamenti donneschi si può in ogni caso pensare a فَرَطُ fart moneta spicciola (nel mezzo di parola إِمَانَةُ può suonar d come in badâna per عَلَانَةُ biṭâna o baṭâna).

ovvero a فَرِدِكَةُ in فَرِدِكَةُ farîde grossa perla, gioiello ecc.

# G

Gafet (a), castigl, gafeta (vorchete), gancio.

huttaf gancio.

Dozy, Gloss., p. 267: fatexa. port. fateixa, instrument à pointes recourbées, croc, petite ancre, de مُطَاف hoṭṭâf. volg. haṭṭâf e haṭṭêf, donde anche lo spagn. gafete.

Pag. 271: gafete, crochet.

#### Galima.

Dozy, Gloss., p. 272: galima petit vol, de غَنْهُ ganîma (ganîme) « praeda, rapîna»; conson. l per n come în الخبال bâdingâl per الخبال bêdingân, melenzana. Dozy. p. 21).

Actes du XIIme Congrès des Orientalistes. - Vol. 111

Gamuza, castigl. gamuza, camoscio.

gamûs è buffalo. N.B. In questo caso ch sta per خاموس پر j, come p. e. in gerra o charra 🛪 🔑 ģarra, giara.

#### Gandul.

Dozy, Gloss., p. 272: de غنگور gandour (gandur). Alcala: gandour garçon que se quiere casar, barragan valiente, allegado en vando. rofian. - Fem. gandoura, barragana, rofiana ecc. (Estesa dissertazione presso Dozy).

Belot: coquet, fat, faquin, pimpant.

Garbell specie di vaylio per mondare il grano, da guirbel castigl. garbello. (Di qui forse l'it. gerbola testa leggiera, testa vana, di poco senno, che non tiene nulla, come il vaglio. A. D. G.)

غربال garbâl (garbêl), girbâl vaglio. In Dozy sotto alvarral, arel e garbillo.

Garraf da garuf, donde anche il franc. carafe, bottigliu. Garrafò (grande; carafa e carafon, nel piemontese, indicano la bottiglia semplice e la bottiglia grande, come carafina la bottiglia piecola. A. D. G.)

Dozy, Gloss., p. 274; garrafa, ital. caraffa, franc. carafe dall'ar.

garrafa (garrafa) da غُرُفُ garafa, attingere.

Garrama, si usa quando vien meno la giustizia nel prelevare qualunque imposta. Castigl. derrama, garrama.

garama imposta, tassa, contribuzione, multa. debito. In Dozy, Gloss., che diviene perciò un balzello. Sotto garrama e derrama.

Garrové carrabio da Harrub.

Garrova carruba da Harruba.

harrûb carrubio (al sing. خروبة harrûba). In Dozy, Gloss., sotto algarroba port. alfarroba.

Gassemi da yasmin gelsomino fiore.

Pers. ياسمبن yasaman, ياسمبن yasaman, ياسمبن yasam yasam gelsomino.

#### Gatzara.

Dozy, Gloss., p. 122: algazara, port. algazarra, it. gazzarra o gazzurra [ i gazara] réjouissances à coups de canon, an bruit des instruments militaires, hruit, cris. — Alcala: gazara parla, murmullo de gente, ruydo murmurando, roydo con yra.

يَّزُارَة gazzār ė canneto (fruscio del vento?); عَزَّارَة una cauna.

Fu riscontrato con algandar di cui sopra; sarebbe algandara recherche dans la mise, faquinerie ecc. Vedi gandul, ghandur; ma la parola e la cosa non hanno che fare l'una con l'altra.

Gavarra da gubarra, castigl. gabarra, franc. gabarre. Specie di nave.

[Ital. gabarra = grossa barca].

[Il Diz. dell'Acc. Sp. fa derivare gabarra da carabo e questo dal greco zάραζος donde l'arabo σίναι φανάτιδ.]

Metatesi. Cs.

Gavella da cabila, castigl. gabilla specie di grano.

[Il Diz. dell'Acc. Spagn. ha: gavilla (del ar. abila haz de forraje.) l'orción suelta ò atada de sarmientos ecc.].

Gayta da gayta cornamusa o piva, detta anche xeremias [spagn. chirimia], specialmente a Maiorca.

Gayté suonatore di cornamuse.

Dozy, Gloss., p. 380: gaita instrument de musique, de gaita (gaita) che si trova in Ibn-Batouta, II, 126, col significato di flûte (Engelmann). Dozy è d'opinione che gli Arabi lo abbiano preso in prestito dagli Spagnoli (Ibn Batouta nacque in Tangeri l'anno 1304)

— al contrario dice: Suppl.: s. عَبْطُة (esp. gaita) au Maghrib espèce de hauthois (Alcala gayta).

#### Geneta.

Dozy, Gloss., p. 276 e Suppl.: gineta fr. genette, espèce de civette dont la peau s'emploie en fourrure, de غرنبط ģarneit (ģarnait), presso Cherbonneau (Magreb).

#### Gerra.

ģarra brocca da acqua, orcio, giarra. Dozy, Gloss., sotto aljara e jarra.

**Ginebró** da Az-zinchibil, o meglio può derivare dal latino *juni*perus, ital. ginepro, castigl. agengibre. (Nell'italiano trovasi pure, in rima, adoprato ginebro per ginepro. A. D. G.)

zengebîl ginepro.

Dozy, Gloss., p. 52: Agengibre, gengibre, gengible, az-zengebîl gingembre.

Girafe, castigl. girafa — giraffa.

zarâfa, زُرَافَة zurâfe giraffa. Dozy, Gloss., p. 278: girafa de زرافة zarâfa ou zerâfa.

Gunica, castigl. Gumia dega, puñal.

Dozy, Gloss., p. 282: gumia, port. gomia, agomia, agumia conteau combe en usage chez les Maures, espèce de poignard, da cui è derivato il magreb. kummiyye pugnale da manica. perchè, secondo l'opinione del Dozy, si soleva portare questo pugnale nella manica. Lo stesso ripete nel Suppl.

Gutapercha da Guta percha, castigl. gutapercha gallaperca.

È malese: getali pertjali gomma di Pertjali, cioè di Sumatra. Cf. Littre s. v.

## J

Jacera, jacena de chocen.

Dozy, Gloss., p. 289 Jacena tasseau, poutre de traverse sur laquelle les solives sont assises. Serait ce 'ga'iz poutre avec la terminaison esp. ena?

gî'iz trave, trave trasversale fa il pl. جُوزَان ģūzān
e ģîzān donde chocen.

Jaique da hagg restito, mantello, castigl. jacque.

Corrisponde meglio al francese jaquet. (It. giacchetta).

Littré, jaquet diminutif de jaque, ital. giacca, tedesco jacke. On ignore l'origine de ce mot (roman. ou allemand?) Ducange demande s'il ne vient pas de Jacques, les paysans révoltés (Jacquerie, 1358). (On peut ajouter ici, par analogie: qu'en Piemont et en France, on appela Carmagnola la jacque des ultra-révolutionnaires qui avaient chanté en 1792 l'horrible chanson intitulée La Carmagnole dirigée contre la Reine Marie Antoniette, et dont chaque couplet se terminait par le refrain: Dansons la Carmagnole | Vive le son | Du canon. A. D. (4.) Il paraît avoir été fait dans le XIV° siècle.

haik (pl. hiyâk) e Lis hâ'ik, hâjik en Afrique grand manteau de laine, ordinairement blanc, qui sert de vêtement pendant le jour et de couverture pendant la nuit. Dozy, Suppl. e Vêtements 147-153.

## L

Llimona da leymoun, laumi, ital. limme.

Pers. الْيُون lîmû e الْيُون laimûn e الْيُون laimûn e الْيُون Jaimû.

# M

Macatrafa da magatraf, castigl, mequetrafe.

Sarebbe infondato forse:

mâ kata'rîfihi ciò che è come la sua partecipazione, com'ei fu partecipato.

mâ ka't-ta'rîf ciò che è come la partecipazione, come (fu) partecipato.

[Diz. Acc. Spagn.: mequetrefe (Dall'ar. in ogatref petulante) m. fem. Hombre entremetido, bullicioso y de poco provecho]. Cs.

Magatzem da almascen, castigl, almacen, ital. mayarxino, franc. magasin.

mahzen pl. شخان mahâzin magazzino (luogo da accumulare, da riporre) da مخزن hazana ammucchiare.

Dozy, Gloss., p. 147, s. v. almacen, almagacen.

#### Mangara.

La caverna che sarebbe مُعَارَة magara (كُورِ غُورِ gawara dondo عُورِ gara) perché spesso si tira dalle cavità.

#### Maravedis, morabati.

Dozy, Gloss., p. 301: maravedi petite monnaie de la dynastie des Almoravides de مرابطي morabiti (murabiti). Engelmann.

Dans l'origine une monnaie d'or, un dînâr: دينار مُرابِطي dînâr morâbitî qu'on appellait morabitinus, en provençal maraboti; plus tard c'est devenu une monnaie d'argent et même de cuivre.

Masmorra, castigl. mazmorra da matmorra prigione.

Dozy, Gloss., p. 312: mazmorra cachot, fosse, prison de matmôra (maṭmûra) que P. de Alcala traduit par algibe, prision. cueva, carcel en el campo.

matmûra caveau, fosse on l'on conserve le blé ecc.; silo da tamara riempire (una fossa). Fossa per carcere.

Matafaluga, matafalua anice dall'ar. mata e halua.

Dozy, Gloss., p. 238: batafalua, batafaluga anis, de l'arabe " habba-halva (ḥabba ḥulwa, volg. ḥalwa) grano dolce: m per b è frequente (Dozy, p. 20).

Matalaf da matrah, valenz. matalaf, muterusso.

matrah luoyo dove si getta qualche cosa, significa puro letto, materasso.

Dozy, Gloss., p. 151: almadraque, cat. almatrah, lit, matelas de المُطَرِّح al matrah lit.

Si veda anche Dozy, Suppl. ed il Vocabulista pubblicato dal prof. Celestino Schiaparelli pag. 471 matrah = Matalafium, marfega p. 189 = teped o 602 = tepetum, matalaf.].

Matraca da matraq. Matraca tenebre (raganella) ruota di legno con aste pur di legno attorno, che serve di campana in alcuni giorni della settimana santa. Si chiama pure Matraca quello strumento di legno (Tabella) che in quei giorni si usa all'altare (inveco del campanello).

mitraq e) مطرقة mitraqa, martello, maglio, ba- .
tucchio. Dozy, Gloss., 310: matraca crècelle dont on so sert, an lieu

de cloches, dans la semaine sainte, de mitraqa. marteau, in Boethor crécelle.

Maxiganga da magxi moscuio.

Pers. meges mosca, zanzara.

Mesqui, ital. meschino, povero.

Dozy, Gloss., p. 314, s. v. Mesquino miskîn, miskîn, meskîn povero, misero (colui che è attaccato alla gleba).

Anche Littré deriva il fr. mesquin dall'arabo.

Mingo da menon, forse anche da minor il minore.

Mitg da metih, forse da medins, merro.

Mirall, franc. miroir. (Cfr. lat. mirabilis).

mir'ât (مراية mir'âje, مراية mir'âje) specchio. Dozy non ha questa parola nel Gloss.; cita però nel Supp. Pedro de Alcala:

mirâ espejo. — Littré, miroir deriva da mirer; prov. mirador, miraor, mireor = le mireur, miroir, miroer, mirouer = l'instrument à mirer.

Mistich da mistah specie di nave, castigl. ed ital. (?) mistico.

musaţţaḥ, sorte de navire, peut être un navire qui a un pont, un tillac (عَطْفُ piano, ponte, coperta) Dozy, Suppl.

Dozy, Gloss., p. 314: mistico, catal. mestech sorte de navire de mistal, qu'il faut prononcer musattal.

Mostassa e Mostassaf colui che soprintende ai pesi e misure; almostacen, almostacen, almostahlaf. Mostasseria l'ufficio relativo.

al-mustahlaf il giurato, ispettore dei prezzi del pane, della carne, del vino, ecc.

Dozy, Gloss., p. 177: almotacen, almutazafe, port. almotacel inspecteur des poids et mesures. de al-mohtasib (al-muḥtasib) ispettore del mercato. Dans le Fuero de Madrid on trouve la forme almutaceb (e questo fa autorità).

Muare, franc. moire.

È ne muhayyar. — Dozy, Suppl. (secondo Devic): ne comelot moire (Bocthor, Egitt.). — Belon ("Les observations de plusieurs singularités" ecc. Paris, 1588, pag. 451): « Camelot ou moncayer ». Rauwolf ("Eigentliche Beschreibung der Raisz" ecc., Langingen, 1582: 98.216 nomme parmi les étoffes: "Türckische Macheyer." — Richardson: « a kind of coarse camelot or hair cloth ». Inglese mohair, ital. mocajardo, mucajardo, [e mocajarro che più si avvicina al muhayyar].

Mussulina da mancili tela fabbricata a Mosal, castigl. muselina, it. mussolina.

manşiliyyun, مُوصِلي muşiliyyun da مُوصِلي manşiliyyun, مُوصِلي manşiliyyun, مُوصِلي mauşil, مُوصِل

# N

Nadir il contrapposto allo Zenit, da Nadir, castigl. Nulir.

nazîr, volg. nadir, corrispondente, identico. (السمت cioè la direzione verso il basso corrispondente alla direzione verso l'alto (ما عضم semt zenit, coll'art. السمت es-semt, pronunciato alla turca azzimut).

Dozy, Gloss., p. 323 s. v. nadir.

## O

Oruga anche Uruga da oruca bruco [ruga], castigl. oruga.

Non si trova in Dozy, Gloss.

arterie, vene, si usa pure metaforicamente per filamenti, barbe di radici e simili; quindi non fa meraviglia che sia applicato anche ai vermi.

Dozy, Gloss., s. v. عُرقُ 'irq-el-'ard cer de terre (lombrico). On semble leur avoir donné ce nom parce qu'ils ressemblant aux veines de la terre. Du pl. عُرُوقَة 'urûq le vulg. en Espagne a formé le nom d'unité عُرُوقة 'urûqa, qu'Alcala donne dans le sens de chenille, ver qui ronge la vigne (gusano que roe los pampanos, oruga gusano, pulgon que roe las viñas). L'espagnol oruga vient peut être de ce mot; je n'ai pas osé l'admettre dans le Gloss. Esp., parce qu'il peut venir aussi du latin eruca, qui, de même qu'oruga, a le double sens de roquette (ruta) et de chenille (eruca, classica eruca).

# P

Percal da pergal, castigl, percal, stoffa [percalle].

È il pers. يَرْكَارُهُ pergal e يَرْكَالُهُ pergalé (anche يَرْكَالُهُ pergalé) genus panni seu vestis e bysso vel bombyce crassioris, similis panni generi quod مِثْقَالِي (miṭqâlî) dicitur. — Vullers, Lex. pers.-lat.

È pure una specie di vestito di panne grossolano fatto di lino o di cotone, simile al panno, il quale è chiamato mitq alî.

mițqâlî specie di lino, ibid. Presso Littré: percale, incertain.

# Q

Quintá da quintar, castigl. quintal peso di 4 arrobas. it. quintale.

Dozy, Gloss., p. 327: quintal poids de cent livres, de qințâr (qintâr).

qințâr servi pure alla derivazione di Cantaro.

Quitrà da quitran catrame.

qaṭrûn catrame. Anche qaṭirŵn.

Dozy, Gloss., p. 186: alquitran goudron, القطران al-quitran, du verbe قطر qatara stillavit, gocciolare.

# R

#### Rabada da rabedan.

Dozy, Gloss., p. 327: rapadan maitre berger. «El padre Guadix dize que vale tanto como el gran pastor, ó el señor de las ovejas, en la lengua Arábiga». Je crois avec lui que c'est رب الضان rabb ad-dhan (rabb ad-dân per dâ'n), le maître des moutons.

Rafal da rahal, castigl. rafal, rahal, rafullo casa fuori della città.

rahl (come rachl) maison hors d'une ville, terre, métairie, hameau (Dozy, Suppl.). Propriamente luogo di fermiata, da jérahala andarsene, cambiar dimora.

Dozy, Gloss., p. 328: rafal, rafallo. À Majorque le mot rafal signifie: une maison hors d'une ville, une terre, une métairie, un hameau. C'est l'arabe rahl l'endroit ou l'on demeure.

Rambla bene da ramleh (sabbia) passeggiata con una strada enperta di sabbia. La maggior parte delle città di Spagna hanno ordinariamente una rambla ombreggiata da piante.

ramla, luogo coperto di sabbia, grande plaine sablonneuse (Dozy, Gloss., p. 329).

Raqueta da raha strumento per giuocare alla palla (pelota), castigl. raqueta, it. vacchetta o lacchetta.

è la palma della mano; poignée, contenu de la main, (spie-gazione araba: riempimento della mano con qualche cosa che si prendel. Ha pure il significato di riposo, comodità, ricreazione e (Dozy, Suppl.) ricréation, divertissement, partie de plaisir (che qui può auche passare). Cf. Dozy, Suppl. Nel suo Glossario nulla v'ha in proposito.

Littré, pure alla voce raquette, accenna a la rachette de la main; la rasquette du pied. « Lorsque les tripots furent introduits par la France, on ne savait que c'estoit que de raquette, et on y jouoit seulement avec le plat de la main » (Pasquier [1529-1615] recherches, IV, 15). Mais le mot est ancien dans la langue sous la forme de rachette, rasquete, et il signifie la paume de la main, la plante des pieds, et c'est le diminutif du bas latin râcha qui signifie le carpe, le tarse et qui vient de l'arabe.

Recamar, it. ricamare, castigl. recamar.

Dall'arabo ( raqama disegnare, scrivere, ricamare, intessere, decorare — tisser des raies. raqm, raqam scrittura, decorazione, ricamo.

Dozy, Gloss., p. 319, morcum: morgom (ar. مُرَقُوم marcôm [marqûm] rayê) e p. 329 recamo, ital. ricamo, broderie (قُرُعُ s. v.).

**Rivet** da ribet, castigl, ribete *lunga striscia di panno*, *nastro* Franc, rivet, [forse è pure da confrontarsi il *vivagno* di Dante, striscia, lembo, *ripa*, che sta per *rivagno* A. D. G.]

ribâț striscia. — Dozy, Gloss., p. 335: ribete bord, bande de برباط ribêt (ribâț) que Bocthor (pour l'Egypte) traduit per bande, longue morceau d'étoffe.

#### Romana.

Dozy, Gloss., p. 335: romana, franc. romaine (peson instrument dont on se sert pour peser avec un seul poids) de rommâna (rummân). Bocthor, poids et romaine. Anche nome d'unità تُعَانَة rommâna (rummâne) da رُسَّان rommân melogranato, portog. româa.

## S

Sabata, ital. ciabatta, franc. savate, castigl. zapato. Zapatero, ciabattino.

Non si trova in Dozy, Gloss., ma in Suppl. s. v.

sabbât pantoufle jaune sans talon, et: Soulier rouge qui laisse le cou-de-pied entièrement à découvert. Egli dichiara il vocabolo come basco (citando Mahn: Etymologische Untersuchungen auf dem Gebiete der Romanischen Sprachen p. 16). — Sarebbe dunque dalla Spagna passato nel Magreb, e quindi anche introdotto nei Lessici berberi.

Littré s. v. savate. Origine incertaine. Picard. chavate, ital. viavatta, piemontese savata. Mahn: zapata soulier: zapatain cordonnier (basque).

S. v. sabot. Origine incertaine. Cependant on ne peut guére s'empécher de la rattacher au mot savate, bas-latin sabbatum, chabate.

Saetia piccola nuve a due alberi [ital. Sec. XIV-XVI saettia] es.

Si potrebbe pensare a saṭṭâḥ qui est toujours en mouvement (moulin); magreb. danseur, fem. saṭṭâha danseuse (Alcala: builador, bailadora, dançador, dançadora). Dozy, Suppl.

Nel Mar Rosso ed Indiano apala sa'i ya è battello rapido, postale (fem. di sa'i ye nave rapido, messo postale: per apala se fîne sa'i ye nave rapida). (In Sicilia, è rimasto il cognome Saya, pronunciato sai ya. Forse è qui da pensare al latino sagitta, che guizza e diviene saetta nell'italiano; di cosa rapida si dice che va come una saetta termine che poteva convenire ad una nave rapida. Si ricordi il Virgiliano nel decimo dell' Eneide:

Dixorat et dextra, discedens, impulit altam. Haud ignara modi, puppim; fugit illa per undas Ocior et jaculo, et ventos aequante sagitta.

e applicate, per l'appunte, ad una nave. A. D. G.)

[Diz. dell'Acc. Spagn.: Sactia (de sucta). Embarcacion latina de tres palos y una sola cubierta menor que el jabeque y mayor que la galecta, que servia para corso y para mercancial.

Si veda però il Dozy Suppl. V dove si trova questa spierazione con rinvio al Jal. Safennari, sefennari da zanahoria. (Pastinaca).

Dozy, Gloss., p. 224: azanoria, zanahoria, azahanoria, acenoria, cenoria; chez Alcala çanahoria, izfernia; Valenz. safenoria. de مَعْنَارِيَة safnâriya, safunâriya, panais, pastinaca.

#### Safereig.

Dozy, Gloss., p. 358: zafareche étang, et zafariche endroit ou l'on met des cruches pleines d'ean (par exemple au buffet), de sihrîg (anche suhârig, pl. عنه إلا sahârîg) étang, cisterna, vasca.

Safrá, it. zufferano, franc. safran, castigl. azafran.

يَعْفُوان za' farân zafferano (la rassomiglianza con غُفُوان ṣa frâ giallo, femm. non è che accidentale).

Dozy, Gloss., p. 223: asafran, port. açafraô da الزَعْفَرَان az-za'ferân.

Salema. Cantando si suol dire: quina salema bas 1, il che torna all'espressione (?) che tu stia bene (?) da salem, saluto.

salâm significa pure la benedizione con cui l'imâm congeda la comunità; quindi: le second cri des moëzzins dans les nuits du mois de ramadhân, une demi-heure après minuit; il che combina con quanto sopra. (Lane presso Dozy).

Samarra, da xamarra frac, vestito [it. zimarra].

Samareta, pure xamarota diminutivo.

Dozy Suppl. s. v. samra, vestimentum est peut être l'esp. chamarra, zamarra volg. chambra qui est d'origine basque (Diez) et qui signifie vêtement de peau de mouton avec la laine, que portent les bergers en hiver.

Saragatana da zarcatana, castigl. zaragatana. Pianta [psillio, pulicaria].

Dozy, Gloss. p. 365: zaragatona, zargatona, herbe aux puces, semble être une altération da غَرْفُ فُطُونَةُ bazr catôna (bezr qaṭūnā) plantago psyllium, herbe aux: puces (Bocthor). — Il semble d'origine persane (Vullers, Lex. pers.-lat. ha: تَرْفُطُونًا عَرْدُ وَطُونًا bezr qaṭūnā psyllium). وَزُرُ وَطُونًا bezr qaṭūnā psyllium). وَزُرُ وَطُونًا plantago psyllium). P. de Alcala traduit zargetona per zarcatôna.

#### Saraquello sarqfell da saranil.

Dozy, Gloss., p. 365: zaraguelles, port. ceroulas sorte d'anciennes culottes plissées da سَرُو وِيل sarâwîl pl. di سِرُوال sirwâl culotte (pantalons très larges).

Sarrahi da xarquin, castigl. sarraceno, ital. saraceno, franc. sarrasin.

Si deriva in varia maniera: o da

غَرْفَهِونَ śarqiyyûn volg. śarqiyyîn orientali (da شُرَقَ sarq oriente), e questa io credo la vera derivazione: oppure da:

sarraqun, volg. sarraqin ladri matricolati. briganti da سَرَقُونَ rubare).

Seca, castigl. seca, ital. recca.

sikka, sikke, conio, coniatura, moneta: قَارُ السِّكَة dar es-sikke casa della moneta, veneziano zecca d'onde zecchino.

Sen; senet, uomo vecchio (lat. senis, senior).

Dozy, Gloss., p. 340: sen, sena, senes. port. sene, senne, franc. séné da sim sena o sené (volg. sena, anche wisena).

#### Sini bindolo.

Sini è lo spagn. acena che viene dall'ar. as-saniya, che è quel meccanismo chiamato in Toscana bindolo (composto di una

ruota su cui girano de' sacchi legati a catena, mossa con ingranaggio da un asino o altro animale) e corrisponde alla noria che è l'arabo an-nà'nr, usato in Spagna, Siria ed Egitto.

Senia, come Sini.

Dozy, Gloss., p. 33: aceña, acenia, port. azena, azenia, acenia, asenha, assânia, espèce de machine hydraulique, de as-sâniyah, as-sêniya [as-sêniya, raddolcimento—imâle—della lunga à in ê] que P. de Alcala traduit par aceña.

Belot: roue hydraulique; bête qui la fait tourner.

Sequi, castigl. cequi, ital. :ecchino, franc. sequin. Vedi Seca.

Sindria (cindria) da Sindiya cocomero, castigl. acendria, sindia.

sindiyye fem. di سندية sindî che viene dal Sind, (India, la regione del fiume Sindhu o Indo), specie di melone (cocomero) pour المطيخ السندي el-biṭṭîḥ essindî.
(Dozy, Gloss., p. 339, s. r. sandia).

Siquia castigl, acequia canale per condurre l'acqua [ad uso di irrigazione ec.].

عاقبة sâqiya, sâqiye, coll'art. الساقبة as-sâqiye, ca-

Dozy, Gloss., p. 34: acequia, cequia canal, conduit d'eau da الساقية as-sâquiya ou as-sêquiya.

In arabo occorre sovente è lunga per à lunga, e questa sostituzione prende il nome di المالة i mâle deviamento [cioè raddolcimento di vocale]).

Soca tronco d'albero, da soc, castigl. zoca.

såq gamba, tronco d'albero.

Sofa da soffa.

Dozy, Gloss., p. 340: sofa port. et franc. de also coffa (suffa, soffa) banco di pietra. — Belot: coussin que l'on met sur la selle, estrade, banquette. (Cfr. ital. soffice).

Sitja, catal. sija, luogo per fare il carbone.

Credo che venga da as-sațîha spianata. Vedi, del resto, Dozy, Gloss., p. 228, s. v. azotea e Suppl. s. v. e Diccion. Acad. Esp. s. v. azotea.

Somera (asina?) forse da Hemar; cfr. l'italiano somaro. Si può anche derivare da soma, somme, bête à somme, bestia da soma. Somerih da hemerjeh, conduttore d'asini.

Se someréh significasse conduttore d'asini tornerebbe all'arabo

Intorno a somme si legge in Littrė: somme charge d'un cheval, d'un ûne, d'un mulet. Environs de Paris: sôme, génev; saume ûnesse; prov. sauma, esp. salma, ital. soma — du bas-latin salma qui vient du latin sagma, qui est le grec σάγμα selle, charge.

Mistral, Dict. prov.-franç.: saumo, saume, soumo, somo (rom. saume, somme, somma), catal. sauma; bas-lat. salma, sagma, grec σάγμα charge d'une bête de somme. Anche ânesse, bourrique.

Surell da xuril specie di pesce, castigl. xurel, jurel.

Dozy, Suppl.: هُزل śurâl esp. poisson de mer semblable au gardon, Alcala xurel el pescado.

[fr. saurel. Il Diz. dell'Acc. Sp. fa derivare jurel da saurel e questo dal greco σάρδα (?)].

## T

Tabal, cast. tamborni, da tabal e atabal o attabal. Atabalar (axordar) assordare col tamburo.

tabl tamburo.

Actes du XIIme Congrès des Orientalistes. - Vol. 111.

Tacany meschino castigl. tacaño da taeach. [it. taccagno]. Tacanyeries meschinerie.

Può essere forse عُدِّ taḥḥân (Müller, s. v.) leno, trafiquant de débauche, cocu. Dozy, Suppl.

Il Diz. dell'Acc. Sp. lo fa derivare dall'italiano taccagno, che vale sordido, spilorcio, avaro, (forse colui che guarda alle piccole tacche, ai nei, alle macchiette; cfr. il francese tache. A. D. G.)

Tafona da tahona mulino, molino da olio, castigl. tahona.

tâhûne molino Dozy, Gloss., p. 209; atahona, tahona, port. atafona.

Tafoné colui che attende al molino da olio.

Non può essere che de tahhân mugnaio (v. sopra). Dozy, Suppl. ha de tahhân e dent molaire. Ne'Lessici: de tâhin (qui mout, qui se tient au centre de l'aire [bos in media area consistens, Freyt.]. — Dozy, Gloss., p. 347: tahen (ţâhin) bête de somme qui fait tourner la meule. de tâhine meule de moulin, Dozy, Suppl.).

Taifa adunanxa, borgata, gente.

tâïfa congregazione, compagnia, comunità, tribù, corporazione, ecc. Dozy, Suppl., ha pure: le tribunal suprême.

Talcu pietra trasparente, Talco, castigl. talco.

Dozy, Gloss., p. 347: talco talque, franc. talc, pierre spéculaire de de talq. È il persiano talk.

Taleca, castigl. talega, succo di tela corto e largo.

ta'lîqa qualche cosa da attaccare: collana, sacco ecc., da

'aliqa aderire; altra forma 'allaqa attaccare, sospendere. Dozy, Gloss., p. 54: alahilca colgadura, ò tapiceria para ador-

nar las paredes = arab. العَلَقَة al-'ilqa amuleto, cortina (vecchio ted. Umbehanc?), anche التَّعَالِبَة at-ta'âlîq pl. di تَعْلِبُة ta'lîqa per cortine.

Tamarell, castigl. tamarindo (pianta lamarindo).

tamrun hindiyyun, volg. tamr hindî, tama-

Dozy, Gloss., p. 347: tamarindus de فر مندي tamr

#### Tambor.

Dozy, Gloss., p. 374: atambor, tambor, it. tamburo, ecc. da طنبور tonbour (tunbûr) mot arabe qui dérive du persan tanbour (Engelmann). — C'est une grave erreur. — L'arab. فنبور indica una lunga tastiera; il persiano significa un grosso tamburo da guerra' di rame (timballo). — تنبوراک tebîre o تنبور tebîr, تنبور teburak, tamburello. — C'est un mot (peut'être d'origine celtique), (secondo Pott) emprunté aux Espagnols et que les Mauresques de Grenade écrivaient, non pas عنبور tunbûr, mais تنبور (Dozy).

Tara, ital. tara.

taraḥ diffalcò, عُرْحَة defalco, sottrazione عُرْحَة taraḥ diffalcò, عُرْحَة defalco, sottrazione عُرْحَة tarḥa ciò che è diffalcato. (Spagn. anche atara, coll'art. عُرْحَة aṭ-ṭarḥa).
V. Dozy Gloss., p. 313: Merma (ciò che è detratto) = tara.

Tárcol da tale talco.

إلم talq = talco, talque? (Cfr. Talcu).

Tarida da tarida battello da trasporto, castigl. tarida.

Dozy, Gloss., p. 350: Terides val « ciertas navecillas sin remos, para llevar cavallos » cat. et prov. tarida (ṭarīdu) vaisseau de transport. Rad. غُورُ ṭarada cacciare, cacciare o spingere innanzi a sè e si-

mili. Anche عَرَّادة tarrade, nom d'un bâtiment. Dozy, Suppl.

Tarifa da tarifa, castigl. tariffa, ital. tariffa. (Tariffa, secondo che si afferma, dalla città omonima dove fu introdotta per la prima volta, è falso).

È تَعْرِيفَة ta'rîfe (altra forma di تَعْرِيفَة ta'rîf) il portare a cognizione, notificazione sul prezzo, ec. dalla 'arafa, sapere, conoscere, II forma: عَرَفَ 'arrafa far conoscere.

Dozy, Gloss., p. 348 tarifa.

Tarima da tarima tavolato mobile, castigl. tarima.

Dozy, Gloss. p. 348: tarima (port. aussi tarimba) estrade de de tarîma (ţarîma) que P. de Alcala traduit par cama de madera.

Dozy, Suppl. de bois, « couche ou châlit de bois à la moresque; tribunal élevé de trois ou quatre degrés que l'on met ordinairement sous les dais, marchepied ».

Taronja da taroncha, castigl. naranja, arancio.

turung arancio, nome d'unità (un pezzo) تُرُجَّة turunge.

Dozy, Gloss., p. 351: toronja sorte de citron de تُرُجَّة torondje (turunge).

Tassò, castigl. taza ital. tazza.

tassa, bicchiere, tazza.

Dozy, Gloss., 349: taza, franc. tasze de jassa.

Tova da tub mattone non cotto, cast. adobe.

Dozy, Gloss., p. 46: a do be brique crue de الطُّوب a t - tôb (a t - tub)
mattone. Nome d'unità (un pezzo) عُلُوبَة t î be e coll'articolo a t - tûbe.

Trutximan (truchiman) interprete, fr. drogman, ital. dragomanno.

targuman interprete (da cui derivano: l'antico durzelman, trutschelman ecc.; il tedesco è derivato dal polacco Tlumacz, boemo tlumac' — la parola stessa è antichissima semitica).

Dozy, Gloss., p. 351: trujman, val. torcimony da jeman, tergoman, torgoman, interprète.

Tumbago anello liscio da tonbac, castigl, tumbaga.

Littré: tombac, esp. tumbaye, port. tombaque, it. tombacco du malais tambâga, cuivre (Diz. 346).

**Tupi** da tepe, castigl. tupi, *pettinato alto*. Si dice pure dei cavalli che hanno un'unghia alta: cuvall tupi. Toupè deriva dalla stessa radice.

Turco orientale (ciagataico): 

tupé sommet de la tête, monticule (Pavet de Courteille, Dict. turc-oriental).

Littré: toupet, bourguignon tôpô haut de la tête; diminutif de l'ancien français toup qui vient de l'allem. zopf touffe de cheveux. (Cfr. it. toppo, in-toppo).

Turqué a::urro, turchino da turqui, castigl. turquí.

Ar. تُوكِيّ turkî, turco.

Littré: turquoise qui était l'adiectif de turc. Prov. et esp. turquese, it. turchese. Les turquoises ont été trouvées d'abord dans ce que (le voyageur) Chardin (1643-1713) nomme la Turquie ancienne et véritable. (La turchina o turchese si trova già ricordata nelle rime del Berni e nelle novelle del Firenzuola, nel cinquecento, e si faceva derivare dal colore, che allora si chiamava arabico o turchino; ma è certa l'origine della pietra turchese dal paese dei Turcomanni. A. D. G.)

Mistral (Dict. prov.-fr.): turques, eso, rom. turques, esa, cat. turquesé orginaire de Turquia. — Turqueso, turk ecc.

# U

**Uberginia**, alberginia da baranchana *melanzana* (in piemontese *marinzana*, che parrebbe alludere alla sua *amarezza* la quale si toglie soltanto, cambiandole l'acqua tre volte, dopo che fu messa a bollire. A. D. G.) Pianta castigl. albergena, berengena, franc. aubergine.

Littré: aubergine diminutif de auberge, alberge, sorte de pêche ecc. esp. alberchigo, iga. Mot douteux. Ménage le tire de albus, à cause de la blancheur du fruit, ma è falso. (Forse è da confrontarsi, dato che il primo elemento sia albero con albi-cocco, alber-cocco, in piemontese, arbi-coc, con aprikose e con albaricoque. A. D. G.)

Dozy, Gloss., p. 239: berengena, port. beringela, bringella mélongène, aubergine da فالمنان bêdingên (bâdingân) solanum melongena. On trouve aussi alberengena avec l'art. arabe.

# X

Xalec (propriamente fer xalec) far complimenti da salam aleik.

Dozy, Gloss., p. 362: zalema révérence, salut respectueux de salam ou salèm salut, ou bien de l'expression salâm 'aleik salâm 'aleika) salut sur toi. Comme les flatteurs prodiguent les salâmelecs, zalama et zalameria ont reçu le sens de flatterie, adulation outrée. — Hacer zalameries (oppure zalèmes) cajolar, flatter ecc.

#### Xaloq.

Dozy, Gloss., p. 355.

Ce xaloque est revenu aux Arabes. Ils l'ont prononcé: شُلُوق chalouc, chelouc, cholouc (salûq. sulûq, saluk, suluk). Già P. de Alcala ha (l'arabo) xuluq, ciento entre oriente y austro.

#### Xapar lo sparcato.

Può per metatesi derivare da sa'aba separarsi, śu'be (pl. śi'ab) fente, crevasse. (Cfr. l'ital. chiappa [fessa] e schiappa, col valore di scheggia, frantume; schiappare, antiquato nel senso di fendere, ma rimasto vivissimo nel piemontese sciapé. A. D. G.)

Xap da xapach la spacratura, Vedi xapar.

**Xarrup**, castigl. axarope. Xarrupar, bere succhiando da sherupach. (Cfr. l'italiano sciloppare). Si dice pure: un xarrup d'aygua, una bibita d'acqua.

Beure a xarrups significa lo stesso che xarrupar.

sariba bere. شرب śarab bibita, bevanda da شراب

Dozy, Gloss., p. 218: avarabe, axarave, xarabe (sirop) de الشَّراب as-sarâb potion. (Cfr. italiano sciroppo e sciloppo, bevanda che si succhia perchè dolce).

Xebec, xibech, chirbech, xabega da xabech specie di nave con tre vele latine, castigl. ja veque.

Dozy, Gloss., p. 352: xabeque, xaveque, port. xabeco, fr. chébeck [da alcuni derivato] de chabecha (sabake, sabeke) filet (rete di cacciatori, pescatori, quindi anche pêcherie, pesca, pesca-

gione) quindi: شَبَاكَ sabbâk, سُبَاكُ śubbâk. Dozy: chabbach schobbâc, ou selon la prononciation africaine chabbèc, chebbèc, chobbéc, barca.

Dozy, Suppl. Sabbāq barque. C'était autrefois une barque de pécheur, comme l'a prouvé m. Jal. (Glossaire nautique s. v. Chabec et enxabeque). À présent on entend sous sobbāk, sabbāk un petit bâtiment de guerre en usage dans le Méditerranée. (Cfr. italiano sciabica rete da pesca, e sciambecco bastimento a vele ed a remi, armato in corso. A. D. G.)

Xelum, xelam una quantità di gente, da selim, salam.

V. xalec.

Le reciproche congratulazioni ecc. accoglienze ecc., donde il turco علاملة selâmliq sala di ricevimento.

Xia perzo di domasco rosso con frangia attorno, che i zurados portarano nelle ricche sepolture in Minorca. Da xia, castigl. acia nel senso di una parte di vestito, che era indizio di nobiltà e dignità.

[Ar. śî'a, a separate or distinct, party or sect of men. Lane s. v. Può essere metonimicamente adoperato il nome del distintivo per la classe distinta].

Xifra, zefer ar. بغنو șifr (cfr. cifra ed i: κρυφιαία γράμματα dei Greci, lettere misteriose e convenzionali) xero.

V. cero, zero.

ARCIDUCA LUIGI SALVADORE D'AUSTRIA.

# GLI ANTECEDENTI DELLA CABBALA NELLA BIBBIA E NELLA LETTERATURA TALMUDICA

- FREEHER

I.

È ormai con tutta certezza stabilito dagli studi di storia critica che la piena formazione in seno del Giudaismo del sistema teosofico della Cabbala non è anteriore al secolo decimo terzo. Ciò crediamo necessario ripetere fino dal principio di questo nostro studio, per togliere ogni possibile sospetto che noi volessimo riportare le origini della Cabbala ai tempi biblici o a quelli talmudici. Le origini di un fatto, di un sistema, di una filosofia, di una religione, sono bene da distinguersi dagli antecedenti. Le origini di una cosa sono il principio stesso da cui deriva, e con essa sono unite, nè se ne possono staccare: gli antecedenti invece sono i fatti anteriori che con essa stanno in qualche relazione di somiglianza, ma non sono con essa uniti, e potrebbero stare senza che quella esistesse. Però è difficile che un importante fatto storico non abbia i suoi antecedenti.

La Cabbala sembra a prima vista in piena contraddizione col Giudaismo. Al più rigoroso monoteismo, al principio della creazione si sostituisce con quella una pluralità di persone nella divinità, le dieci Sefiroth, e la emanazione da una sola sostanza, la luce infinita, Or ha-En Sof, come origine dell'universo.

Ma non perciò i cabbalisti giudaici si mostrano in verun modo non solo nei loro principii, ma nemmeno per lungo tempo, come eretici. Sono dati anzi come i veri interpreti dei più profondi misteri della religione. Non vi è per alcuni secoli scissura fra i Talmudisti e i credenti nella Cabbala. Questi anzi a tutti i riti del Talmud trovano profondo significato teosofico. Si deve arrivare fino alla seconda metà del secolo XVII, perchè prima i Sabbatiani, o partigiani di Sabbatai Zebì, poi, nel secolo seguente, i Hasidim o gli Zohariti formino della Cabbala un nuovo credo opposto a quello antico del Giudaismo, e una setta che combatte il Talmudismo.

Se pure qualche voce di tratto in tratto sorge per opporsi alle teoriche cabbalistiche, rimane isolata; la Cabbala è considerata invece generalmente come qualche cosa più di ciò che costituisce il necessario per la fede giudaica, non un che di avverso ad essa o di contrario.

Il Cabbalista per lungo tempo è tenuto nel Giudaismo come chi sa della religione e dei suoi misteri ciò che gli altri, anche dotti, non sanno, è rispettato e venerato come un pio ed un santo.

Ciò non sarebbe avvenuto, se la Cabbala si fosse annunziata come un sistema nuovo, come una rivoluzione religiosa. Lo stesso nome che prese di Cabbala, cioè tradizione, mostra le sue pretensioni di essere antica quanto tutto il rimanente della religione giudaica, e di essersi mantenuta fra gli adepti per mezzo di un insegnamento orale e segreto, fino che giunse il tempo

in cui si cominciò a metterla per iscritto. Ora queste pretensioni della Cabbala non meritano più nemmeno di essere sul serio confutate; ma dall'altro lato rimane sempre a spiegarsi come abbia potuto nel Giudaismo nascere e mettere radici.

Le analogie che essa presenta con i varii sistemi degli Gnostici si appalesano subito a chi conosce questi e quella. Dimodochè nulla di più vero che la Cabbala è una Gnosi giudaica; con questa differenza però, che mentre la Gnosi combatte il Cristianesimo ortodosso, la Cabbala invece vuole per lungo tempo vivere d'accordo col Giudaismo ufficiale, ne accetta tutte le prescrizioni e i riti, e soltanto ne dà una spiegazione tutta sua, attribuendo un significato mistico a tutte le parti della religione.

Ora ciò difficilmente avrebbe potuto avvenire, se nel Giudaismo non ci fosse stata qualche cosa, che, in parte almeno, giustificasse le teoriche della Cabbala.

Questa pretende di ritrovarsi tutta intera nel Vecchio Testamento e nel Talmud, dando alle parole ed alle frasi di questo e di quello tali significati che in nessun modo possono avere. E basti a chiarire la cosa un solo esempio.

Il Genesi, tutti lo sanno, comincia con la parola bereshith, in principio. Ora per i Cabbalisti questa parola sta invece a significare una delle ipostasi divine, una delle Sefiroth come essi dicono nel loro segreto linguaggio, cioè la Hochmà, la Sapienza; e la parola Elohim, Dio, significa la Binà, l'Intelligenza, un' altra ipostasi.

Se per antecedenti della Cabbala si volesse inten dere qualche cosa di simile, questo nostro studio sarebbe non solo contrario al metodo storico, ma anche al buon senso, e da relegarsi fra le fole e i sogni dei Cabbalisti. Ma invece io ho voluto ricercare se in ciò che realmente risulta dalla piana e letterale interpretazione della Scrittura e del Talmud vi è qualche cosa che presenti analogia anche lontana, anche piccola, con ciò che poi i Cabbalisti hanno insegnato. E in quanto al Talmud e alla vasta letteratura che con esso si collega, non vi è dubbio che vi si fa più d'una volta allusione a una dottrina mistica e segreta che non è da divulgarsi: ma di questo meglio più innanzi. Ora incominciamo dalla Scrittura.

#### II.

Il Dio d'Israel, che è ancora il Dio creatore dell' Universo, è Uno: di ciò, secondo il Vecchio Testamento, non può dubitarsi; la legge, i profeti, gli agiografi lo ripetono a sazietà. Ma pure, ad osservare più sottilmente, questo Dio talvolta si sdoppia. Non dico che apparisca come due, ma certo sotto due aspetti, uno come ente in sè, l'altro come ente che esce da sè e si rivela, si manifesta nel mondo ed agli nomini. Ciò ha bisogno di essere spiegato nei suoi particolari.

È noto che nella Bibbia si parla di angeli, e si chiamano Malachim, messaggeri, inviati; ma l'angelo in singolare, il Malach, è spesso non un inviato, un messaggero di Dio, un essere per quanto eccelso, sempre creato, ma Dio stesso, in quanto esce da sè, si rivela agli uomini, o in altra maniera opera nel mondo.

I passi biblici dai quali resulta questo sdoppiamento della Divinità sono parecchi. Nel capitolo 16 del Genesi si racconta la fuga di Agar da Sara sua padrona. Nel verso 7 si dice che la incontrò il Malach di Jahveh, e poi ripetutamente ai vv. 9, 10 e 11 che questo stesso Malach di Jahveh le parla. Ma ad un tratto nel v. 13 quei che le ha parlato non è più detto Malach, ma Jahveh stesso. Dunque il Malach non è un angelo nel significato comune che si dà a questa parola, ma una manifestazione divina, una apparizione della Divinità.

Lo stesso deve dirsi dell'altra narrazione a questa parallela nel cap. 21, vv. 17-19, dove la medesima teofania ad Agar ora è rappresentata col nome di *Malach Elohim*, ora con quello solo di *Elohim*.

Anche nel sacrifizio di Jsahah Malach Jahveh e Jahveh (22, 11-18) si scambiano come siano un essere solo.

Al patriarca Jacob (31, 11-13) il Malach-ha-Elohim dice: io sono il Dio di Beth-El. E sebbene non sia chiaramente spiegato, pure è dato inferire dai passi fin qui citati e da altri che addurremo, che il Malach haggoel, l'angelo redentore invocato dallo stesso Jacob (48, 16 sul letto di morte, come quello che lo ha salvato da ogni sciagura, e come quello da cui implora benedizione per i suoi nepoti, non è un angelo creato, ma Dio stesso, in quanto si è rivelato al patriarca.

Nella celebre apparizione divina a Mosè attraverso un pruno (Esodo, 3), l'essere soprannaturale che gli si rivela è chiamato nel v. 2º Malach Jahveh, ma poi nel v. 4º è detto Jahveh ed Elohim, e così fino al termine di questa prima teofania mosaica (4, 17).

È pure da tenersi una manifestazione di Dio stesso, anzichè un angelo, il Malach che doveva guidare gli Ebrei alla conquista della Palestina (Esodo 23, 32–23; 32, 34; 33, 2).

Anche il Malach che apparisce a Balaam (Num. 22, 35) se si confronta con questo passo il v. 8 del cap. 23, si vede che è lo stesso Jahveh.

La medesima cosa deve dirsi del Malach Jahveh, che sarebbe apparso agli Ebrei dopo la morte di Giosuè per rimproverarli del peccato d'idolatria (Giudici 2, 1-5), perchè parla della promessa da lui fatta ai patriarchi e del patto stabilito con gl' Israeliti; e la promessa e il patto sappiamo che erano fatti da Dio.

Il Malach che si mostra a Gedeone (ivi 6, 11-24), e quello manifestatosi ai genitori di Sansone (ivi 13, 3-23) si confondono nelle due narrazioni con Dio stesso.

Dimodochè si può concludere che era antico nel popolo ebreo il concepire, o, se si vuol meglio, l'immaginare sotto il nome di Malach una esteriorità dell'essenza divina, quando Dio voleva rivelarsi, o in qualche modo operare sul creato. E notisi che i passi citati dal Pentateuco appartengono tutti alle antiche fonti Jahvistiche ed Elohistiche, e anche quelli di altri libri storici sono tra i più antichi frammenti raccolti dai compilatori. A mano a mano poi che il concetto di Dio si va presso gli Ebrei più spiritualizzando, questo modo di descrivere le rivelazioni divine si dilegua, ed esse prendono altra forma, ma non scomparisce del tutto. Anche nel Deutero-

È da farsi eccezione per il passo dei Giudici 2, 1-5, che probabilmente nello stato presente del testo ha subito una interpolazione dal redattore; ma anche nella forma originale dello scrittore jahvista doveva dare significato uguale a quello che noi gli attribuiamo. V. Kautzsch, Die heilige Schrift des Alten Testaments, Textkritische Erläuterungen, pag. 6.

Isaia, durante l'esilio babilonese vediamo che è chiamato *Malach* della presenza divina l'essere che ha di continuo salvato gli Ebrei (Isaia, 63, 9). E in una delle visioni di Zacharia torna con Jahveh a identificarsi (3, 1-4, 7).

Ma nelle visioni d' Isaia (6), di Ezechiel (1) e del libro di Daniel (7) la persona di Dio ci appare dagli angeli distinta, anzi questi ne formano il seguito e la corte. Di più nel libro di Daniel, segnatamente nei passi 8, 10 e seg. e 10, 5 e seg., è un angelo inviato da Dio che spiega il significato delle visioni e rivela l' avvenire.

### III.

Un' altra forma nella quale Dio si manifesta nel mondo è lo spirito, e sotto due aspetti, cioè di potenza, ora creatrice, ora ispiratrice. E prima è da avvertire che spirito in ebraico dicesi Ruah (nome usato per la massima parte in genere femminile) è la Ruah che crea, la Ruah che ispira. Dimodochè per quella parte che ha di vero la teorica di Max Müller che l'uso del linguaggio ha avuto molta influenza sulla formazione dei miti, il genere femminile ha fatto del nome Ruah una ipostasi femminile, e, com' è giunto a supporre il Clermont-Ganneau,² perfino nella Ruah del 2° verso del Genesi si è veduta la paredra femminile di Jahveh o di Elohim, come se fosse già nelle antiche credenze popolari dell' Ebraismo. Fatto sta però che in questo passo del Genesi la Ruah ci appare come uno sdop-

ומלאך פניו הושיעם '

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Revue Critique, 12 Janvier 1880.

piamento femminile di Elohim. Questi è l'autore dell'Universo accennato solennemente nel primo verso: « In principio creò Elohim il cielo e la terra » Ma nel secondo verso la Ruah Elohim è volitante (merahefeth) sulla superficie dell'acqua. Elohim con la parola crea, ma la Ruah posa sull'elemento primigenio del creato, come nel Genesi è rappresentata l'acqua, non differendo da altre antiche teoriche cosmogoniche, che pongono l'acqua come primo elemento.

Anche in altri luoghi della Scrittura si fa allusione alla Ruah creatrice. Nel libro di Job (26, 13) si afferma che con la Ruah Dio ha fatto belli i cieli, Elihù dice (ivi 33, 4): la Ruah di El mi ha fatto, e nei Salmi (33, 6) si vede che con la Ruah della bocca divina sono fatti gli eserciti celesti, e (104, 30) che Dio mandando la sua Ruah fa che siano create tutte le cose.

È inutile poi dilungarsi sulla Ruah di Dio come ispiratrice negli uomini della forza, della sapienza e della parola divina. Da Giuseppe che, come interprete di sogni, è chiamato uomo nel quale è la Ruah di Elohim (Genesi 41, 38), ciò si ripete per Bezalel artefice del Tabernacolo (Esodo 31, 2; 35, 30), per i settanta anziani eletti da Mosè a governare con lui il popolo (Numeri 11, 17, 25), per Othiniel (Giud. 3, 10), per Gedeone (ivi 6, 34), per Jefte (ivi 11, 20), per Sansone (ivi 13, 25), per Saul (1° Sam. 10, 6, 10), per David (ivi 16, 13), per Elia (1° Re 18, 12), per Eliseo (2º Re 2, 9), per Micha (3, 8), per Ezechiel (2, 2), per Zerubbabel (Zacharia 4, 6), e poi in generale per i profeti (ivi 7, 12; Nehemia 9, 30), per l'aspettato rampollo della famiglia di Jesse (Isaia 9, 11), e per tutte le genti nell'età messianica senza distinzione nè di stirpe nè di classe. (Joel, 3, 1 e seg.).

Si potrebbe forse osservare da alcuno che la frase « spirito di Dio » può essere usata metaforicamente. Ma a ciò si risponde che in alcuni luoghi si parla della Ruah come qualche cosa di oggettivo, che realmente investe la persona ispirata e la fa operare e parlare in quella data maniera. Rispetto ai 70 anziani si dice che la Ruah posò sopra di loro, sicchè profetizzarono (Num. 11, 25 e seg.); Ezechiel dice per sè stesso: « entrò in me Ruah ». Dunque si vuole rappresentare con questa parola una reale emanazione divina, che Dio comunica per sua grazia agli uomini, e quando essi si rendono colpevoli la ritira, come si narra di Saul, quando cadde in disgrazia presso Dio (1° Sam. 16, 14).

Ma vi è anche una Ruah cattiva che parte anche questa da Dio, qual' è quella appunto che s'impossessò di Saul per disturbarlo (ivi 14 e seg.), e che talvolta seduce gii uomini al male, come la buona Ruah ispira al bene.

Singolarissimo è in questo rispetto il noto passo del 1º libro dei Re (22, 19-23), nel quale il profeta Michajhu narra che lo Spirito si presenta dinanzi a Dio promettendo di farsi ispiratore di falsità in bocca dei profeti di Achab per indurlo ad una guerra che gli sarebbe riuscita funesta. Qui certamente lo Spirito è diverso da Dio, perchè parla con lui ed apparisce nel medesimo tempo qualche cosa di differente e d'inferiore alla vera e propria Ruah Elohim. È già uno spirito maligno, e siamo a poca distanza dal Satan del libro di Job e di quello di Zacharia, che si compiace di avversare il bene e i buoni.

Altra manifestazione divina è quella detta Chabod,

Actes du XIIme Congrès des Orientalistes. - Tomo III.

gloria, magnificenza, maestà. Il Chabod è Dio in quanto si appalesa nel creato, in quanto viene in comunicazione con gli uomini, specialmente col suo popolo Israel e coi profeti. Prende l'aspetto ora di nube (Esodo 40, 34). ora di fuoco (ivi 13, 21, 22), scende sul Sinai (ivi 24, 16 e seg.), guida il popolo d'Israel, riempie il Tabernacolo (ivi, 40, 34) e il Tempio (1º Re 8, 11) e ne esula, quando questo è distrutto; tanto è vero che Ezechiel ne ha la visione presso il fiume Chebar in Babilonia (1, 28), e lo vede ritornare nel tempio che nella rapita fantasia egli immagina già ricostruito (43, 5). Di tutti i profeti egli è quello che più usa dell'espressione « Chebod Jahreh » per significare l'apparizione divina. Il Chabod è la presenza reale di Dio in mezzo al suo popolo (v. Ezechiel. 43, 7), sebbene per Isaia (6, 3) e per l'autore della doxologia del Salmo 72 sia piuttosto la reale presenza di Dio in tutto il creato, e il Chebod Jahveh riempia tutta la terra.

Anche la parola di Dio, il Debar-Jahveh o Elohim, è talvolta così personificata che con leggerissimo trapasso diviene una vera e propria ipostasi. Con la parola di Jahveh sono stati fatti i cieli, dice il Salmista (33, 6), e questa stessa parola rimane eternamente in cielo (119, 89). Ma più di tutti è notevole il luogo del Deutero-Isaia nel quale la personificazione della parola divina è maggiormente spiccata. « La parola che esce dalla mia bocca (dice Iddio) non ritornerà a me a vuoto, ma farà ciò che io voglio, e otterrà ciò per cui l'avrò mandata » (65,11).

Il trapasso qui al Logos di Filone e degli Alessandrini è facilissimo, e doveva avvenire, quando sulla Scrittura si costrui una metafisica e una teologia. Alla

personificazione poi della Sapienza come ipostasi divina dovevano dare luogo i celebri passi dei Proverbi (8, 12–36) del Job (28, 12–28) e del Siracide (24, 1–22), dove la Sapienza è lodata, fra gli altri altissimi suoi pregi, per quello ancora che sedeva a lato dell'Eterno nella creazione dell' Universo.

Tutti questi varii aspetti, nei quali è rappresentato il Dio che esce da sè stesso e si comunica al mondo, spiegano fino ad un certo punto il sorgere in seno del Giudaismo di una teosofia che al rigoroso monoteismo sostituisce una pluralità non di essenze, ma di persone divine.

Noi qui non vogliamo occuparci nè del Filonismo nè della teologia cristiana, che trovano in tali espressioni bibliche la spiegazione della loro origine, ma solo della Cabbala giudaica. La quale anche per un'altra parte delle sue dottrine ha nella Bibbia i suoi antecedenti, cioè l'esistenza degli angeli come esseri intermedii fra Dio e l'uomo e a due fini, cioè per eseguirne i mandati e per rivelarne i voleri e i pensieri.

Su questo punto non sarebbe necessario insistere, perchè è cosa conosciutissima e da tutti accettata, che nella Bibbia si ammette l'esistenza degli angeli. Ma non è inutile vedere brevemente in quali diversi aspetti anche questi esseri intermedii sono nel Vecchio Testamento rappresentati.

Gli angeli formano in prima la corte di Dio. Così ci si rappresentano i Serafim in Isaia (6), le Hajjoth in Ezechiel (1), le schiere celesti nel 1° libro dei Re (22, 19), le migliaia e le miriadi di esseri soprannaturali in Daniel (7, 10), e celebrano di Dio le lodi (Salmi 102, 20; 148, 2). Accompagnano gli uomini pii

per proteggerli e difenderli (Gen. 28, 12, Salmi 91, 11; 34, 8), consigliano al bene (Isaia 44, 26), e rivelano la parola divina a Elia (1° Re, 19, 5–7; 2° Re 1, 3, 15) e a Zacharia (1, 9, 12, 24; 2, 2, 7). Nel libro di Daniel poi gli angeli prendono contorni più determinati, hanno un nome; due di loro si chiamano Gabriel (8, 16) e Michael (10, 21); il primo di questi in forma d'uomo parla a lungo con Daniel per rivelargli l'avvenire e le sorti del suo popolo; e, cosa più notevole, cominciano ad apparire i genii protettori delle diverse nazioni, si nomina il principe o genio tutelare della Persia (10, 13) e quello della Grecia (ivi 20) e Michael è detto genio tutelare degli Israeliti (12, 1).

Ma gli angeli o meglio alcuni tra essi, a poco a poco come esecutori dei voleri divini divengono anche accusatori delle colpe umane (Ecclesiaste 5, 5) e apportatori di mali, come di pene inflitte da Dio. Tale è l'angelo che apporta la mortalità in Gerusalemme, per il peccato commesso da David di fare il censimento del popolo (2º Sam 24, 16 e seg.; 1º Cron. 21, 15 e seg.) ed è chiamato allora angelo distruttore. Tale è l'angelo che fa perire l'esercito di Sennacherib (2° Re 19, 35; 2° Cron. 32, 21, Salmi 35, 5), e allora gli angeli, quando esercitano tali missioni sono chiamati addirittura cattivi (Salmi 78, 34). Da questi a un essere soprannaturale malvagio, che si compiace del male, e cerca con tutti i mezzi di farci cadere gli uomini, il trapasso è facilissimo, ed eccoci al Satan, al diavolo, al demonio, rappresentato nella Scrittura come il maligno nemico di Job, come l'avversario del sacerdote Jehoshua' ripristinatore del culto dopo il ritorno dall'esilio babilonese (Zacharia, 3) e come

seduttore di David per farlo cadere in peccato (2º Cron. 21, 2).

Questi pochi tratti biblici bastavano, perchè la teologia posteriore popolasse l'Universo di un numero infinito di esseri benefici e malefici all'uomo, per consigliarlo al bene o per sedurlo al male, e per recargli
quindi o felicità e beatitudine, o sventura e dannazione; ecco gli angeli e i demoni. Questi, è vero, non
furono solo parte della Cabbala, ma di tutta la religione sia giudaica sia cristiana, specie nelle forme popolari e come si dice folkloriste: nella Cabbala però
ebbero maggiore importanza.

### IV.

Il passaggio fra questi antecedenti biblici della Cabbala e quelli talmudici è nelle versioni aramaiche del Vecchio Testamento, o, come dicesi, nei *Targumim*, che ebbero talvolta motivo di allontanarsi dal significato letterale del testo.

Se osserviamo bene la Scrittura, massime nelle sue parti più antiche e nel medesimo tempo più popolari, è veramente piena di antropomorfismi, e non come dice il poeta:

> « Così parlar conviensi al vostro ingegno Perocchè solo da sensato apprende Ciò che fa poscia d'intelletto degno. Per questo la Scrittura condescende A vostra facultate, e piedi e mano Attribuisce a Dio, ed altro intende »; '

<sup>1</sup> Divina Commedia. Paradiso, 4, 40-45.

ma perchè, alla mente degli antichi Ebrei, Dio, almeno in quanto si manifestava agli uomini, si rappresentava veramente come un uomo. E se in alcun luogo è detto che Dio non è uomo che possa mentire nè figlio d'uomo che si penta (Num. 2, 3, 19; 1° Sam 15, 29) ciò significa soltanto che in Dio non accadono tali debolezze umane.

Ma lo spiritualismo, per il quale si vuole spogliare la Divinità di ogni forma sensibile e materiale è una concezione filosofica che molto più tardi è penetrata nella religione. Tutte le religioni antiche popolari hanno immaginato Dio, o gli Dei, sotto una forma materiale e tangibile. Per le antiche credenze ebraiche la forma più nobile nella quale può immaginarsi Dio è quella umana. Anche i profeti più elevati e idealisti dicono di vedere Dio sotto questa forma.

Isaia vede il Signore seduto sopra un trono alto ed eccelso, e vestito di un manto i cui lembi riempiono il tempio (6, 1). Ezechiel, di sopra al firmamento, che si stende sul capo delle *Hajjoth*, vede un colore di zaffiro, una figura di un trono, e sopra questo un aspetto d'uomo (1, 26). Daniel rappresenta Dio come l'Antico dei giorni seduto sul trono, vestito di colore candido come la neve, e coi capelli bianchi come lana (7, 9).

Abbiamo citati questi passi come i più esprimenti, ma da altri non pochi resulterebbe la stessa conseguenza. E infatti, se si vuole rappresentare Dio sotto qualche forma, è necessario che l'immaginazione vi concorra; perchè la mente dell'uomo non può concepire il reale, se non come qualche cosa di sensibile. Ciò che è assolutamente spogliato di ogni parte di sensi-

bile è la pura idea, ma appunto perchè idea non può essere reale.

Si sa che anche molti dei più antichi teologi, dicendo che Dio e l'anima sono spirito, vollero significare soltanto una materia più tenue, più sottile, qualche cosa come d'imponderabile, ma non assolutamente la privazione di ogni materialità. Per ciò che concerne l'antico Ebraismo il Luzzatto riconosce che non escludeva la corporeità divina, e che solo dal Maimonide in poi l'assoluta immaterialità di Dio divenne un dogma 1. Ma dall'altro lato possiamo dire che l'antropomorfismo delle frasi bibliche cominciò a formare una difficoltà, quando nelle credenze ebraiche penetrò la filosofia ellenica ed anche le scuole palestinesi e babilonesi ne risentirono l'influenza. Si temè che quelle espressioni potessero, da un lato, rappresentare la religione giudaica come troppo grossolana, dall'altro che potessero generare errori; e perciò giust'appunto nelle parafrasi aramaiche, che erano destinate a rendere popolare la cognizione della Bibbia, le frasi antropomorfiche furono corrette e sostituite da altre che tenevansi più spirituali.

Per ciò che concerne il nostro argomento la frase più importante delle parafrasi aramaiche è quella di detto di Dio (Memrà), sostituita al semplice nome divino, quando sembrava che si attribuisse a Dio un'azione o una passione troppo umana, e si credeva così di evitare l'antropomorfismo e l'antropopatismo.

Nei frammenti della parafrasi aramaica così detta gerosolimitana in tutto il racconto della creazione al

<sup>1</sup> Ozar Nechmad, IV, pag. 116.

semplice «disse Iddio», o «Dio creò» del testo ebraico è sostituita l'espressione «disse il verbo di Dio» o «il verbo di Dio creò». Il che ci riconduce al concetto sopra accennato della parola di Dio considerata come forza creatrice.

Quando poi nel Genesi (3, 8) si dice che i Protoplasti, subito dopo il peccato udirono la voce di Jahveh Elohim, che camminava nel giardino, le versioni caldaiche sostituiscono « la voce del detto di Jahveh Elohim ». Ecco dunque il detto di Dio personificato, e il Memrà delle scuole babilonesi e palestinesi, sotto certo rispetto, corrisponde al Logos degli Alessandrini e al Verbo della teologia cristiana. E se pure in questo passo l'avere aggiunto « il detto » Memrà potrebbe intendersi solo come una amplificazione della frase originale, abbiamo altri luoghi, dove il Memrà apparisce non solo come l'estrinsecazione di Dio, in quanto parla agli uomini, ma anche in quanto opera.

Laddove il testo ebraico dice (Esodo, 12, 29) « Jahveh percosse tutti i primogeniti nella terra d' Egitto », la parafrasi dello Pseudo-Jonathan ha invece « il Memrà di Jahveh uccise ». Un Memrà, un Verbo, un Logos che uccide non si può immaginare che come una energia divina, una ipostasi.

· Parimente dove si narra che Jahveh combattè contro gli Egiziani (Esodo, 14, 25) nella parafrasi detta di Onkelos si legge invece « la potenza di Jahveh »; e questa può essere una interpretazione nazionale, ma nello Pseudo-Jonathan abbiamo anche qui il *Memrà* di Dio che combatte. Così anche in Giosuè (23, 3) alle parole del testo «Jahveh vostro Dio Egli combatte per voi » al pronome Egli la parafrasi sostituisce il suo detto Memreh.

Oltre la Memrà, nella parafrasi dello Pseudo-Jonathan sul Pentateuco, e in quella sui libri profetici si trova talvolta un' altra parola sostituita al nome di Dio, cioè Shechinà, che veramente significa abitazione, e sta a rappresentare la Maestà di Dio in quanto soggiorna tra gli uomini. È la Shechinà che cammina inuanzi agli Ebrei per guidarli, quando escono dall'Egitto (Esodo 13, 21), è la Shechinà che riempie il Tabernacolo (ivi 40, 34 e seg.), è la Shechinà che si compiace di abitare in Gerusalemme e nel Tempio (1° Re 8, 12, 16).

Ma più di tutti è notevole nelle versioni aramaiche il passo dell'Esodo 34, 6. In questa teofania a Mosè le frasi del testo ebraico sono tutte antropomorfiche, ma per noi importa fermarci sul verso citato.

Le parole del testo suonano: « e passò Jahveh davanti a lui » (a Mosè). In un frammento della versione così detta gerosolimitana si traduce « passò la maestà della Shechina di Jahveh ». Ma le altre due versioni aramaiche dicono « Jahveh fece passare la sua Shechinà davanti a lui ». Il verbo nella forma causativa fece passare, a' abar, ha secondo me importanza somma; perchè abbiamo Jahveh e la Shechinà, uno come agente e l'altra come paziente, non sono due Dei, ma certo due persone, due forme nell'essenza stessa della Divinità. Questa era la somma grazia che Dio concedeva a Mosè, come al massimo dei profeti, cioè fargli conoscere la propria maestà, in quanto si rivela agli uomini, opera del creato, ed è presente in mezzo al suo popolo. Ma come la reale presenza della Shechind è il massimo favore divino presso gl'Israeliti, così quando per significare lo sdegno di Dio, i profeti e i poeti dicono con frase antropomorfica che Egli nasconde la sua

faccia, la parafrasi aramaica, credendo di usare un modo più spirituale, dice che Dio fa dipartire la sua Shechinà di mezzo il suo popolo, o dalla città di Gerusalemme (Isaia 57, 17; Jeremia 33, 5; Salmi 44, 25).

Questo concetto della Shechinà, quale lo vediamo nelle parafrasi aramaiche, è più ampiamente svolto nel Talmud e in tutta la letteratura che con questo si connette. Ma prima di scendere ai particolari vediamo ciò che in generale dal Talmud si può rilevare intorno all' esistenza di una dottrina teosofica, che era in origine segretamente o almeno con molte precauzioni insegnata.

### V.

Sotto il nome di misteri della legge, Sitrè Torà, si allude in un luogo del Talmud 1 a quelle parti della dottrina religiosa che Dio ha voluto lasciare nel mistero, e così devono essere lasciate da ogni studioso timorato. L'Isaacita e suo nipote Shemuel ben Meir commentano in questo passo che per misteri della legge debba intendersi ciò che altrove si chiama l'opera del carro, Ma'asè Merchabà, e l'opera della creazione Ma'asè Bereshith; e il secondo aggiunge anche la spiegazione del nome divino. E sono questi infatti i tre punti principali a cui si accenna ripetutamente nel Talmud.

È classico a questo proposito il primo paragrafo della Mishnà nel secondo capitolo di Haghigà, e l'ampliazione della Ghemarà che l'accompagna. Vi si parla

<sup>1</sup> Pesahim, 1191.

del Ma'asè Bereshith e del Ma'asè Merchabà come di argomenti dei quali non è permesso dare spiegazione, se non a pochissimi. La frase della Mishnà: non spiegano, non commentano, En doreshin, si riferisce certamente alla spiegazione, al commento di qualche passo biblico. Si sa che era costume degli antichi Dottori ebrei di prendere a testo i passi biblici per fondarci sopra le loro ampie spiegazioni, o rituali, o morali, o dottrinarie. Era questo ciò che essi chiamavano spiegare la legge, darash.

Ora in questo passo, per Ma'asè Bereshith si deve intendere il primo capitolo del Genesi, per Ma'asè Merchabà il primo capitolo di Ezechiel, detto Merchabà, carro, perchè nella visione narrata da quel profeta si rappresenta il carro, sul quale si immagina muoversi la maestà divina.

Sembra di potersi da questo passo desumere che i Dottori del Talmud nella spiegazione del primo capitolo del Genesi esponevano tutta una dottrina della creazione dell' Universo più estesa e più particolareggiata di quella contenuta nel testo biblico, e si ponevano quei problemi che la mente umana si è sempre proposta, ma nel medesimo tempo determinavano dei limiti, di là dai quali imponevano di non oltrepassare. Difatti nello stesso paragrafo della Mishnà si legge che « è bene non cercare ciò che è di sopra nè ciò che è disotto, nè ciò che è stato prima, nè ciò che

<sup>&#</sup>x27; Secondo Rabbenu Tam per Ma'asè Bereshith si dovrebbe intendere la spiegazione del nome divino di quarantadue lettere resultante dalla diversa combinazione delle lettere nei due primi versi del Genes. (Vedi i Tosafisti, Haghigà 11°).

sarà alla fine. » ¹ Si voleva così consigliare a non abbandonarsi a ricerche, in cui la mente umana si perde, se vuole troppo approfondarle, e corre rischio ancora di cadere in eresia.

Ma non perciò si astenevano i Dottori ebrei dal fare delle ricerche sul modo di formazione della terra, che, secondo alcuni, ebbe principio dal centro, secondo altri dalla circonferenza <sup>2</sup> e dal domandare su che cosa è fondata e sopra che cosa si regge. <sup>3</sup> Come pure si occupano degli elementi primitivi, della materia originale *Urstoff* (direbbero i Tedeschi) e ammisero come tale i tre elementi acqua, aria e fuoco. <sup>4</sup>

In alcuni passi dei Midrashim alquanto posteriori al Talmud pare che si ammetta addirittura l'emanazione in luogo della creazione dal nulla, almeno per parte degli elementi primi. La luce che rischiara il mondo sarebbe un raggio della luce divina, <sup>5</sup> ed è da notare che ciò è detto dall'uno all'altro Dottore in segretezza, come se si trattasse di dottrina riposta. Ma in quanto a tutte le altre parti dell'Universo la primitiva dottrina talmudica non ne ammette la provenienza dall'essenza divina, non si può dire insomma che ammetta l'unità di sostanza. Questo per ciò che concerne la creazione.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Secondo l'Isaacita, ciò che noi intendiamo relativo al tempo, sarebbe invece relativo allo spazio. Ma dal Talmud stesso più innanzi. 16<sup>a</sup>, si vede che la spiegazione da noi seguita è da preferirsi. (Ved. ivi i Tosafisti).

<sup>2</sup> Jomà 54ª.

<sup>3</sup> Haghigà 12b.

<sup>4</sup> Shemoth Rabbà, 15.

Bereshità de R. Kahanà, 145°; Bereshith Rabbà, 3; Shemoth Rabbà, 50; Vaikrà Rabbà, 31; Shoher Tob, Salmo 104.

L'altra parte poi della dottrina segreta, il Ma'asè Merchabà riguardava certo la natura di Dio e della corte celeste, cui si riconnettevano i misteri contenuti nei nomi divini e in quelli degli angeli. Ma è impossibile dal linguaggio simbolico e tutto metaforico e allegorico col quale si parla nel Talmud e nei Midrashim intorno al Ma'asè Merchabà desumerne una qualche notizia precisa e ordinata della dottrina rabbinica intorno alla natura di Dio. Tanto più che si voleva distoglierne dallo studio, ispirando quasi terrore se alcuno voleva occuparsene. Si racconta che un giovanetto, mentre leggeva la visione di Ezechiel, essendosi fermato sulla parola hashmal per ispiegarne il misterioso significato, rimase bruciato dal fuoco che ne usci fuori.

Si chiama poi Pardes, paradiso, giardino, tutto l'insieme di queste dottrine segrete, e si racconta che di quattro Dottori che se ne occuparono, Ben 'Azzai ne morì, Ben Zomà ne impazzò, Elishà Ben Abujjà ne divenne eretico e quindi dannato, e il solo 'Akibà rimase illeso e in tranquilla pace. Erano pochi dunque quelli che volevano esporsi a sì gravi pericoli per istudiare queste dottrine segrete. Anche quelli poi che le studiavano, nulla o poco ne lasciavano trapelare ai profani. Pure qua e là, cercando nel Talmud e nei Midrashim qualche cosa è dato raccogliere. Nulla di ordinato e di sistematico, ma solo alcune sparse e isolate notizie.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Haghigà, 13<sup>a</sup>. La parola hashmal nel significato letterale vuol dire soltanto metallo o bronzo rilucente, ma se n'è fatto nel misticismo il nome d'un angelo, e poi, nel plurale, di un ordine d'angeli.

<sup>2</sup> Haghigà 14".

# VI.

Se già nella Scrittura, come abbiamo veduto, Dio si sdoppia, in quanto ora è Dio in sè, ora Dio in quanto si manifesta agli uomini; se nelle parafrasi aramaiche al Dio trascendente si unisce il Verbo, il Memrà, e la sua apparenza nel mondo, la Shechinà, nel Talmud e nei Midrashim si oggettivano e s' impersonano gli attributi divini, e si può dire che divengono energie divine, ipostasi, come nella filosofia di Filone. Le qualità divine sono dette Middoth, delle quali si parla non solo come di attributi inerenti ad un essere, ma come esseri reali.

I due principali attributi divini ed i più importanti per il governo provvidenziale dell' Universo sono la Giustizia e la Pietà, che talvolta non possono fra loro accordarsi. Questi due attributi sono chiamati dai Rabbini: Middath haddin e Middath harahamim¹. E fino che se ne discorresse come di due attributi, nulla di strano, ma li vediamo propriamente impersonati, ipostasiati, e, in quanto persone, distinti da Dio²; nè sono angeli, cioè esseri creati, ma superiori e anteriori a questi.

La Middath haddin, la Giustizia, è alcune volte introdotta nel Talmud a parlare con Dio per esigere che si tratti col dovuto rigore chi lo meriterebbe <sup>3</sup>; e si

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Sifrè. II, 27; cfr. Haghigà 14<sup>a</sup>, dove si dice invece Din e Zedakà.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Pesahim 119a, Sanhedrin 94a.

<sup>3</sup> Shabbath 55ª.

giunge perfino a dire che Dio salva da essa i peccatori penitenti.

L'esegesi rabbinica ha dato ai nomi di Dio Jahveh ed Elohim il diverso significato che il primo rappresenti la pietà, il secondo la giustizia <sup>1</sup>. Questa distinzione di nomi è applicata anche alla creazione dell'Universo; e siccome nel Genesi è usato nei sette giorni della creazione il nome Elohim, e non il tetragramma, così se ne conclude che il mondo è stato creato con la Giustizia, cioè con la Middath haddin <sup>2</sup>.

D'altra parte si dice altrove che il mondo è stato creato con dieci detti 3, attribuendo cosi forza creativa alla parola, e in altro luogo con dieci debarim, che non si sa se debba intendersi cose, o discorsi, o idee, e queste sono: sapienza, intelligenza, conoscenza, forza, grido, potenza, carità, giustizia, pietà e misericordia 4. Ecco l'antecedente talmudico delle dieci Sefiroth della Cabbala, sebbene non siano la stessa cosa. Perche molte di queste frasi del Talmud e dei Midrashim devono intendersi come un linguaggio allegorico, e sono più che altro figure di personificazione; ma le personificazioni sono pericolose, e si corre rischio che vengano prese alla lettera. Non sono nate forse così molte delle divinità, tanto nel mondo orientale quanto in quello greco-romano? Non è certo però espressione metaforica, e si deve intendere in senso proprio, la Shechind, dove se ne parla come della reale presenza di Dio nel mondo.

<sup>1</sup> Shemoth Rabbà, 3; Pesiktà de Rab Kahana, 1642.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Shemoth Rabbà, 30.

<sup>3</sup> Aboth, V, 1, Bereshith Rabba, 13.

<sup>4</sup> Haghigà, 12a.

Riprendiamo ora ciò che sopra abbiamo accennato della Shechinà nelle parafrasi aramaiche del Vecchio Testamento. Gli stessi concetti sono nel Talmud e nei Midrashim più chiaramente e ripetutamente enumerati. La Shechinà ci appare sotto due aspetti: 1° come la reale presenza di Dio; 2° come quella che posa specialmente sugli uomini più meritevoli per ispirarli tanto ad operare il bene, quanto a predicare il vero.

Non si può sperare di trovare negli insegnamenti rabbinici unità e coerenza di dottrina. Le varie opinioni sono anzi registrate senza curarsi molte volte di stabilire quale debba avere la prevalenza; perchè in certe questioni dogmatiche era lasciata la più grande libertà; e variavano i pensieri da luogo a luogo, da tempo a tempo e da persona a persona.

Secondo ciò che troviamo accennato in due dei più antichi Midrashim 1, la Shechinà non sarebbe stata sempre tra gli uomini, ma vi sarebbe scesa a tempi diversi, quando l'occasione lo richiedeva. Queste discese della Shechinà in mezzo agli uomini sono fissate in numero di dieci; ma per determinare quali siano si deve ricorrere a più recenti compilazioni 2, le quali non sono fra loro concordi. Secondo l'una, nove discese sarebbero avvenute nel modo seguente: 1ª nel paradiso terrestre per punire Adamo ed Eva, 2ª nella torre di Babele, 3ª per punire gli abitanti di Sodoma, 4ª in Egitto per liberarne gl' Israeliti, 5ª nel Mar Rosso per punire gli Egiziani, 6ª nel Sinai per dare la legge, 7ª nella colonna di nube per guidare Israel nel deserto,

Mechiltà, Bahodesh § 3; Sifrè I, 93.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Aboth de' Rabbi Nathan, 34; Pirkè de' Rabbi Eliezer, 14.

8ª nel tabernacolo, 9ª nel tempio. L'altra compilazione sostituisce alla discesa in Egitto quella nel roveto nell'apparizione a Mosè, e poi ne pone due nelle due volte che si fendè la rupe per fare scaturire l'acqua l, e due nel tabernacolo. Sono d'accordo le due compilazioni nel porre la decima discesa della Shechinà nell'età messianica. D'allora in poi il soggiorno della Shechinà tra gli uomini sarebbe continuo? Su questo punto le citate fonti tacciono, ma secondo altri passi, che in breve riporteremo, vi sarebbe da rispondere per l'affermativa.

Altra è la dottrina secondo la quale il soggiorno della Shechina sarebbe stato continuo o in mezzo agli nomini o almeno in mezzo ad Israel, e soltanto per i peccatori di quelli e di questo sarebbe stato interrotto. Sebbene posteriore alla compilazione del Talmud vediamo prima un passo del Commento Magno al Genesi. Secondo questo la Shechina risiedeva nel mondo, (a lettera nelle regioni inferiori, battahtonim) fino dalla creazione 2. Il peccato di Adamo la fece dipartire e salire al primo cielo; quello di Caino, al secondo; quello dei contemporanei di Enosh, al terzo; della generazione del diluvio, al quarto; della torre di Babele, al quinto; dei Sodomiti, al sesto; degli Egiziani contemporanei di Abramo, al settimo. Ma sette giusti la fecero successivamente riavvicinare e quindi abitare tra gli uomini, cioè: Abramo, Isacco, Jacob, Levi, Kehath, 'Amram e Mosè. Secondo un altro passo del Midrash, dipartita la Shechinà dagli uomini dopo il peccato di

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Esodo, 17, 6; Numeri, 20, 11.

<sup>2</sup> Bereshith Rabba, 19.

Adamo non vi ritornò fino che non fu eretto il tabernacolo. <sup>1</sup>

L'opinione poi prevalente è che discesa la Shechinà, come presenza reale di Dio, tra gl' Israeliti nel tabernacolo fino dai tempi mosaici si posò sull'arca e non se ne dipartì fino alla distruzione del tempio. <sup>2</sup> Ritornò poi, dopo l'esilio di Babilonia a soggiornare nel tempio edificato dai reduci? Secondo un passo del Talmud babilonese, <sup>3</sup> la Shechinà non avrebbe soggiornato in questo secondo tempio. Ma dall'altra parte abbiamo un luogo dell'antico Midrash sull'Esodo, <sup>4</sup> dove si vuole che sempre la Shechinà abbia accompagnato Israel anche nell'esilio, anche nella dispersione in Babele, in Persia, in Roma, e li accompagnerà nella redenzione messianica. <sup>5</sup> Dottrina questa confermata nel Talmud gerosolimitano <sup>6</sup> che fra la Persia e Roma aggiunge ancora la dispersione nei paesi greci.

Questo è l'antecedente della dottrina cabbalistica dell' esilio della Shechinà (galuth hashshechinà) ultima delle ipostasi divine, staccata dall' unità delle ipostasi superiori e decaduta dal suo grado, ma che aspetta di riunirvisi all' era messianica. È la Sofia dello gnosticismo di Valentino che turba l'armonia in seno al Pleroma, e ha bisogno di una ristorazione, di una redenzione, perchè l'armonia sia ristabilita. <sup>7</sup>

<sup>1</sup> Bamidbar Rabba, 12.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Mechiltà Bo, 1.

<sup>3</sup> Joma, 9b.

<sup>4</sup> Mechiltà Bo, 14.

<sup>5</sup> Cf. Meghillà, 29ª.

<sup>6</sup> Ta'anjoth, 64a.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Matter, Histoire critique du Gnosticisme, vol. II, pag. 67-76.

Ma fino che restiamo nel Talmud e nei Midrashim l'errore della Shechinà è presentato piuttosto come simbolo poetico del concetto che Dio non abbandona mai il suo popolo e lo accompagna anche nelle sciagure. Sebbene secondo un altro passo, che si trova parallelo nel Talmud <sup>1</sup> e nel Midrash <sup>2</sup> con poche differenze di lezione, la Shechinà, che aveva fermo il soggiorno nel tempio, lo abbandonò con molta reluttanza, e indugiando da una parte all'altra, nell'aspettativa che gli Israeliti si pentissero, e allora sarebbe ritornata fra essi; ma vedutili induriti nel peccare, si ritirò nel suo primiero soggiorno, che sarebbe in cielo.

## VII.

Una conseguenza dell'allontanamento della Shechinà è che cessò, dopo i profeti Haggai, Zacharia e Malachì, la vera profezia, il comunicarsi all'uomo dello Spirito Santo, della Ruah Hakkodesin. Giacchè nei libri talmudici questa si confonde con la Shechinà, come pure questa vien detta, del pari che nella Scrittura, Chabod, gloria, maestà. Ma altra emanazione divina supplisce in parte, cioè una eco della voce di Dio chiamata figlia della voce, Bath-Kol. La quale serve di comunicazione fra Dio e il suo popolo, dopo che la Shechinà o lo Spirito Santo non posa più nemmeno sugli uomini più meritevoli. Perchè, come abbiamo avvertito,

<sup>1</sup> Rosh Hashshann, 311.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Echà Rabbati, 48<sup>a</sup>.

<sup>3</sup> Jer. Ta'anjoth, 65°.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Joma, 9b; Sota. 48b; Sanhedrin, 11a.

la Shechinà, oltre al risiedere nel Tempio e in mezzo ad Israel, era unita con gli uomini più grandi per ispirarli. Aveva accompagnato Giuseppe, <sup>1</sup> Mosè, <sup>2</sup> David, <sup>3</sup> e ispirato tutti i profeti e sommi sacerdoti quando questi davano i responsi. <sup>4</sup>

Vi sono stati anche nei tempi posteriori uomini degni che posasse su loro la Shechinà, e che la Ruah hakkodesh gl'ispirasse, ma i tempi sventurati più non lo consentivano, e la stessa Bath–Kol rivela questo alto mistero, e fa intendere quali questi uomini fossero. Secondo alcuni passi sarebbero stati Hillel, Shemuel detto il piccolo <sup>5</sup> ed Eliezer ben Hirkanos; <sup>6</sup> secondo un altro passo, anche i trenta più meritevoli discepoli d'Hillel. <sup>7</sup>

Ma fatto sta che, secondo il Talmud, questa Bath-Kol, inferiore manifestazione di Dio, supplisce alla presenza dello Spirito Santo, e dà veri e proprî responsi come oracolo divino. <sup>8</sup>

Il misticismo qui è palese, e si accorda con la comunicazione divina, alla quale, secondo il teosofismo cabbalistico, possono aspirare i più meritevoli dei suoi adepti. Comunicazione, che, sotto aspetto più antropomorfico, il Talmud e i Midrashim attribuiscono ad alcuni uomini sommi. Si vuole che a Simone il Giusto Dio apparisse nel giorno dell'espiazione, nel recesso san-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Bereshith Rabbà, 86.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Shabbath, 87<sup>a</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Ivi, 56<sup>a</sup>.

<sup>4</sup> Joma, 73b.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Sotà, 48<sup>b</sup>; Sanhedrin, 11<sup>a</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Jer. Abodà Zarà, 42ª; Sotà, 24ª; Horajoth, 48ª.

<sup>7</sup> Succhà, 28a.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Meghillà, 32°; 'Irubin, 6<sup>b</sup>, 13<sup>b</sup>; Jer. Berachoth, I, 7; Sotà, 19°; Jebamoth, 3<sup>b</sup>.

tissimo, in forma di vecchio vestito e ammantato di bianco. ¹ Secondo un altro passo del Midrash, Dio sarebbe apparso agli Ebrei presso il Mar Rosso come un giovane bello e aitante, ² ma sempre in forma umana. Alla quale rappresentazione divina si ricongiunge il nome di uomo attribuito a Dio, che, secondo i Rabbini, è chiamato Ish, uomo. ³ E questo si accorda con quello che sopra abbiamo detto anche relativamente alla Scrittura. Da ciò poi siamo condotti a parlare dei nomi divini che formano una delle parti più importanti delle dottrine segrete, a cui si accenna nel Talmud e nei Midrashim.

## VIII.

Già nella Scrittura vediamo una pluralità di nomi divini, che il Talmud determina in numero di otto, da tenersi santi e venerabili, cioè: El, Eloha, Elohim, Ehjé asher Ehjé, Adonai, Jahveh, Shaddai, Zebaoth. Tra questi nomi il tetragramma fu tenuto da un certo tempo in poi ineffabile <sup>5</sup> e peccato mortale il pronunziarlo. Dimodochè in tal nome fu riposto un significato segreto che i non adepti non conoscevano.

Ma a questi nomi biblici altri ne aggiunsero i Talmudisti, alcuni dei quali hanno significato meta-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Jer. Jomà, 42°; Vaikrà Rabbà, 21.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Shemoth Rabba, 23.

<sup>3</sup> Sanhedrin, 96.

<sup>4</sup> Shebu'oth, 35°; Shemoth Rabba, 3.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Pesahim, 50°; Kiddushin, 71°.

<sup>6</sup> Sanhedrin, 90b.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Jer. Jomà, 40<sup>d</sup>.

fisico, altri significato morale, e altri sono d'indole così mistica che rimangono impenetrabili. Tra quelli della prima specie, certo è molto notevole che nella letteratura rabbinica sia divenuto nome frequentissimo di Dio la parola Makom, e meglio hammakom con l'articolo. Makom nel linguaggio biblico significa luogo. Ora che il nome luogo, anzi il luogo per eccellenza, stia a significare la divinità, è cosa, come da altri fu già osservato, importantissima. Nei passi più antichi del Talmud Dio è chiamato semplicemente hammakom, senza darne spiegazione, come se pianamente si dovesse intendere che è uno dei nomi divini. E l'uso rimonta per lo meno al primo secolo a. C.; perchè nella Mishnà l'usa Schim'on ben Shatah, parlando con Honi. Nel Midrash poi si è tentato di dare spiegazione dell'uso di questo nome, e si è detto, commentando il passo biblico dell'Esodo 33, 21, che Dio è così chiamato, perchè egli è il luogo del mondo, e non il mondo il luogo di lui. 2 Con questa spiegazione, è inutile negarlo, si rasenta il panteismo, e siamo a un passo dall'emanatismo dei Cabbalisti, e dall' unità di sostanza. Ma forse i più antichi rabbini non avevano quest'idea metafisica, e, chiamando Dio hammakom, intendevano solo rappresentare l'onnipotenza divina.

Secondo il Landau <sup>3</sup> l'uso di questo nome presso i rabbini sarebbe derivato dai Persiani, i quali adora-

Ta'anith. 3. 8.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Bereshith Rabbu, 68.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Die dem Raume entnommene Synonima für Gott in der neu-hebräischen Literatur, pag. 41 e seg. In questa stessa opera, pag. 6-10, è data una lista assai estesa dei sinonimi rabbinici nel significato di Dio, ma i più non sono da prendersi in esame per il nostro assunto.

vano Dio sotto il duplice aspetto dell' infinito tempo e dell'infinito spazio. E ciò è probabile, date le relazioni di Shim'on ben Shatah con alcuni grandi persiani. LA noi basta di avere accennato l'uso di questo nome come uno degli antecedenti talmudici della Cabbala, e certo dei più significanti, non solo perchè lo stesso nome è usato dai Cabbalisti per indicare ora la prima, ora la sesta delle divine ipostasi, ma perchè i rabbini, almeno da un certo tempo in poi, pensavano Dio come uno spazio infinito che contiene l'Universo.

Altro nome divino, che può avere significato metafisico, è quello di potenza, forza; così nel Talmud Dio è non di rado chiamato Gheburà che anche nella Cabbala è il nome di una delle Sefiroth, cioè di quella ipostasi che rappresenta la Giustizia. Gheburà è chiamato Dio principalmente quando apparisce sul Sinai per rivelare il decalogo, <sup>2</sup> quando minaccia di punizione il suo popolo, se sarà ribelle alla legge, <sup>3</sup> e quando ispira i più alti profeti <sup>4</sup>.

Ma anche più significativi dal lato metafisico sono i pronomi di prima persona An, e quello di terza Hu intesi come nomi divini, quasi si volesse indicare la personalità per eccellenza, ora come quella che da sè stessa si annuncia e si afferma come Io, l'essere assoluto che s' individua e afferma se stesso; ora come è tale riconosciuto dagli uomini, che lo chiamano Lui, quegli di cui veramente si può dire che è, giacchè il

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Jer. Berachoth VII, 2; Nazir. V. 5.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Sifre, I, 112; Shabbath, 87°; Macchoth, 24°; Horajoth, S.

<sup>3</sup> Meghillà, 31b.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Pesiktà de Rab Kahanà, 126°.

pronome di terza persona in ebraico significa anche è, la terza persona del verbo essere.

Il passo della Mishnà, che sarebbe la più antica fonte talmudica che dà a questi pronomi il significato di nomi divini, è quello dove Rabbì Jehudà vuole che nella festa delle capanne s' invochi Dio in questa forma: Ani va-Hu osanna che è rimasto sacramentale nelle preghiere ebraiche. I due pronomi sono passati poi nella Cabbala a rappresentare due ipostasi, due Sefiroth, anzi per essa è divenuto nome di altra Sefirà anche il pronome di seconda persona, e anche quello di terza persona femminile. Ma noi fermiamoci ai due pronomi di cui si trova cenno nel Talmud. Non è da tacersi però che la critica moderna, rappresentata qui dal Geiger, 2 ha voluto correggere la lezione del passo citato, e invece di: Ani va-Hu, אני והו , leggere, אנא יהוה Anna Jahveh; e allora, se questa congettura fosse da accettarsi, l'uso di questi pronomi come nomi divini mancherebbe nel Talmud della sua primitiva sorgente. Ma contro la congettura del Geiger sta il fatto che i manoscritti, le edizioni antiche, gli antichi 'commentatori, l'antico lessico talmudico di Natan di Roma hanno i due pronomi, con la sola differenza che il Talmud gerosolimi: tano, le due antiche edizioni della Mishnà di Napoli e di Pesaro, il citato lessico talmudico 3 e il Machzor Vitry 4 danno sin con l'alef come generalmente si scrive il

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Succhà, 45a.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ozar Nechmad, III, pag. 119.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> RABBINOVICZ, Variae Lectiones in Mischnam et in Talmud baby-lonicum, vol. III, pag. 138, nota 6.

<sup>4</sup> Pag. 447 e seg.

pronome di terza persona, e non la scrittura deficiente ima questa è una differenza soltanto grafica.

Di più, oltre questa prova esterna, abbiamo come prova interna della correttezza della lezione vulgata il contesto della Mishnà stessa. Rabbi Jehudà vuole esprimere in quanto alla forma della preghiera una diversità di opinione da quella antecedentemente enunciata. Ora se si leggesse come vorrebbe il Geiger, questa differenza non vi sarebbe più.

In un altro passo poi del Talmud 1, dove si parla del significato delle lettere, si dice che la combinazione forma un nome divino, e si accorda in ciò perfettamente con la lezione vulgata della Mishnà. Ora non pare molto facile che già si fosse introdotta una guasta lezione. Per ultimo un accenno che i due pronomi Hu e Ant rappresentino nomi divini lo abbiamo anche nel Midrash. 2 Per lo che teniamo che fino dai tempi della Mishnà si sia dato ai rammentati pronomi tale mistico significato. E per ispiegare la maniera per la quale i rabbini vi siano giunti, arrischiamo la congettura che, senza averlo detto esplicitamente, si siano fondati sul passo biblico del Deuteronomio 32,39 che suona: An), And Hu, le quali parole certo letteralmente non significano altro se non: Io, io sono quello; ma non è da maravigliarsi che i rabbini vi abbiano veduto due nomi della Divinità.

Nomi di significato morale sono Tob, buono, 2 Zad-

<sup>1</sup> Shabbath, 1042.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Echà Rabbati, introduzione, verso la fine.

<sup>3</sup> Jer. Haghigà, 77°; Bereshith Rabbà, 4.

dik, giusto, <sup>1</sup> Shalom, pace, <sup>2</sup> Rahamanà o Rahman, pietoso, <sup>3</sup> usato molto comunemente nelle pregliiere, e passati poi anche tutti questi nella terminologia cabbalistica.

Finalmente i nomi divini che nel Talmud rimangono non spiegati sono quelli indicati come composti l'uno di dodici, e l'altro di quarantadue lettere, ma senza dirci quali queste siano e quale ne sarebbe la pronunzia. Solo si accenna che questi nomi segretissimi ed efficacissimi non s'insegnavano ormai se non a quelli che per la santità della vita se ne mostrassero degni. L'Isaacita nel commento a questo passo confessa di non conoscerli; ma il suo nipote Rabbenu Tam, come già sopra abbiamo avvertito, mostra di conoscere quello di quarantadue lettere, sebbene non lo spieghi. I Cabbalisti posteriori poi non hanno esitato a darne ampia spiegazione. 5

Dell'altro nome più complicato, ma egualmente misteriosissimo, composto di settantadue lettere, non si ha cenno nel Talmud, ma solo nel Midrash 6 dove si dice che tal nome era contenuto in una parte delle lettere comprese nel verso 34 del capitolo 4° del Deuteronomio. I Cabbalisti invece hanno formato i settantadue nomi segretissimi di Dio dalla varia combinazione delle lettere dei versi 19, 20 e 21 del capitolo 14 dell' Esodo. 7

Bereshith Rabbà, 1.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Sifrè, I, 42.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>·Pesahim 39<sup>a</sup>; Shekalim, 8<sup>b</sup>; Babà Mezi'à, 3<sup>a</sup>; Chethuboth, 45<sup>a</sup>; Ghittin, 17<sup>a</sup>; Cherithoth, 7<sup>a</sup>.

<sup>4</sup> Kiddushin, 21".

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Cordovero, Sefer Pardes Rimmonim, Sha'ar Peratè hashshemoth.

<sup>6</sup> Bereshith Rabba, 44; Vaikra Rabba, 23.

<sup>7</sup> Cordovero, luogo citato.

E di ciò si mostrano cogniti i commentatori del Talmud, l'Isaacita e i Tosafisti. 1

Altro nome divino è quello di Achetriel corona di Dio, col quale il sacerdote Rabbi Ishmael figlio di Elishà chiama Dio apparsogli nel recesso del Santuario.<sup>2</sup> È evidente che di qui i Cabbalisti hanno preso il nome di Cheter, corona, per indicare la prima delle ipostasi divine. Ma ragionevolmente lo Zunz<sup>3</sup> e il Bacher sospettano che questo passo talmudico sia una recente interpolazione.

### IX.

Alla teorica dei nomi e delle ipostasi si riconnette quella del *Metatron*, essere intermedio fra la Divinità e gli uomini, ma di natura non bene definita; perchè ora appare soltanto come il primo degli angeli, il più eccelso degli esseri creati, ora si rappresenta quasi come di natura divina, e piuttosto da questa emanato. Si disputa sul significato e la derivazione di questa parola certo non di origine ebraica nè semitica. Fra le proposte etimologie rammenteremo che alcuni vogliono vedervi il Mitra persiano, faltri un *metathronon* o un

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vedi i commenti a Succhà, 45a.

<sup>2</sup> Berachoth, 7.

<sup>3</sup> Die gottesdienstlichen Vorträge der Juden, pag. 164, nota e.

<sup>4</sup> Die Agada der Tannaiten, I, pag. 268.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Vedi Krauss S., Griechische und lateinische Lehnwörter im Talmud, Midrash und Targum, I, pag. 250 e seg.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Kohut A., Ueber die jüdische Angelologie und Daemonologie in ihrer Abhängigkeit vom Parsismus, pag. 36-42.

metatyrannon, derivandolo così dal greco, e altri la parola latina metator.

Se noi stessimo a due passi del Midrash i dove l'officio del Metatron è soltanto di misurare i confini della terra promessa, la sua identificazione col latino metator sarebbe da accettarsi. Ma altri passi fanno del Metatron un essere bene altramente importante. È identificato col principe del mondo, Sar ha'olam, 2 come se da Dio avesse avuto l'incarico di governare tutto. il creato. È detto ancora il principe della divina presenza, Sar happanim, come colui che dinanzi a quella può presentarsi senza velo. 3 È chiamato il grande scrivano, Safrà Rabbà,4 come il maggiore ministro della corte celeste. È il giovane sacerdote, Na'ar, che offre le anime dei giusti in espiazione d'Israel. 5 Ma ciò che lo fa quasi di natura divina, è che porta il nome stesso di Dio; 6 perchè a lui si applica il passo scritturale, nel quale Jahveh dice a Mosè: « Ecco io mando l'angelo dinanzi a te per guardarti nella via e per condurti al luogo che ho preparato. Riguardati dalla sua presenza e obbedisci la sua voce, non gli essere ribelle, perchè non perdonerà le vostre mancanze, imperocchè il mio nome è dentro di lui ». Come sopra abbiamo accennato, qui non si sa bene se si parla di un an-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Sifrè, II, 338; Bereshith Rabbà, 5.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Jebamoth, 16a; Holin, 60a e i Tosafisti in questi luoghi.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Tanhumà, Ethhannan 6, e la nota del Buber; cf. Echà Rabbati. Introduzione sopra Isaia 22, 1.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Pseudo Jonathan, Genesi, 5, 23.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Bamidbar Rabbà, 12. Secondo il Talmud il sacerdote celeste sarebbe Michael. Haghigà, 12<sup>b</sup>, Menahoth, 110<sup>a</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Sanhedrin, 38h.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Esodo, 23, 20 e seg.

gelo creato, o del Malach considerato come uno sdoppiamento dell'essere divino. Ma, quando questo Malach della Scrittura divenne nella teosofia talmudica il Metatron, era facile che alcuno tenesse questo quasi un secondo Dio. Difatti si asserisce che l'eresia, nella quale cadde il già nominato Elishà ben Abujjà, quando si dette a studiare i misteri religiosi, fu appunto questa di credere che Metatron fosse una persona divina. Dinanzi al rigido monoteismo giudaico tale errore fu giudicato peccato irremissibile, tanto che lo stesso Elishà diceva di avere udito da una voce misteriosa: Pentitevi, o figli ribelli, eccetto Elishà. Così egli sarebbe stato escluso dal poter fare penitenza del suo peccato.

Però la stessa incertezza a cui avevano dato luogo le non bene definite espressioni del Talmud e dei Midrashim sulla natura del Metatron, si ritrova nella Cabbala posteriore. Imperocchè ora viene identificato con la Shechinà ultima delle dieci ipostasi divine, ora è tenuto il messo di lei, il suo angelo, come essere da lei distinto ed a lei inferiore. <sup>2</sup>

È cosa singolarissima poi che il Metatron secondo altra tradizione è identificato con Enoch. Si sa che la frase usata nel Genesi rispetto a questo patriarca è diversa da quella comune, giacchè non si dice, come per gli altri: « morì », ma: « non era più, perchè Dio lo prese ». Da ciò nacque la leggenda che Enoch salito vivo in cielo fosse trasformato in angelo. Ebbene quest' angelo, secondo una tradizione poi molto diffusa, è Metatron, e ciò non può accordarsi con l'al-

<sup>1</sup> Haghigà, 153.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Cordovero, opera citata, Sha'ar 'Archè hachchinnujim.

tra opinione che lo fa principe del mondo fino dalla creazione. 1

Abbiamo veduto che il *Metatron* si chiama anche Na'ar, giovanețto, fanciullo, e siccome questa parola ha in ebraico come παίς in greco, puer in latino, garzone in italiano, anche il significato di servo, sta a rappresentare il primo ministro della corte celeste. Tutto ciò induce a credere che l'etimologia di questo nome sia dal greco μετὰ θρόνον, dopo il trono, cioè colui che sta immediatamente sotto il trono celeste, che occupa, dopo la Maestà divina, il primo luogo.

#### X.

Da questo essere di natura non bene definita, ma che pure ha più dell'angelo che della ipostasi divina, si passa facilmente a dire degli angeli, quali nel Talmud e nei più antichi Midrashim sono concepiti.

È naturale che gli angeli siano ammessi nelle credenze religiose dei rabbini, dacchè così esplicitamente, come abbiamo veduto, se ne parla nel Vecchio Testamento. Ma questa credenza fu molto svolta ed estesa.

La Scrittura non aveva detto nulla sull'origine degli angeli e sulla loro natura. I rabbini determinarono in prima che gli angeli sono creati, e li distinsero da Dio. Anche il Malach Elohim o Malach Jahveh, che, come abbiamo veduto, nella Scrittura si confonde spesso con la Divinità, è secondo il Midrash da questa di-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vedi i Tosafisti in Jebamoth 16a, e in Holin 60a.

Furono poi divisi in diversi ordini; ma il Talmud e i più antichi Midrashim non andarono di là dai nomi che si trovano nella Scrittura, e gli dissero Hajjoth o santi animali, Ofannim ruote, come nella visione di Ezechiel, Scrafim come in quella d'Isaia, Cherubim come nel Genesi e poi in Ezechiel, e Malachim, che da nome generale divenne speciale di un ordine, ocome accadde per il nome angeli anche nella gerarchia celeste dei padri e dei dottori cristiani.

Questi ordini angelici furono poi portati a dieci non solo dalla Cabbala, ma anche dai filosofi teologi, però con nomi diversi, fondandosi su quelli che qua e là trovansi nella Scrittura <sup>6</sup>.

<sup>1</sup> Shemoth Rabba, 2.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Bereshith Rabba, 1.

<sup>3</sup> Sifrà, Vaikrà, cap. 2.

<sup>4</sup> Haghigu, 14: Bereshith Rabba, 78.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Rosh Hashshanu, 24<sup>b</sup>; Abodu Zaru, 43<sup>b</sup>; Mechilta, Bahodesh, 10; Sifrè, II, 306.

<sup>6</sup> Maimonide, Jesode Hattora, 2,10.

E non solo ai varii ordini furono assegnati varii nomi, ma anche ai singoli angeli. Già in Daniel si trovano, come abbiamo veduto, Michael e Gabriel, nel libro di Tobia (3,25; 12,15) Rafael, nel 4º di Ezrà Uriel (4,1) e questi quattro nomi furono adottati dai rabbini come quelli di quattro fra i principali angeli. Il significato di questi nomi è certo. Michael significa: chi è come Dio?; Gabriel, uomo, o forza di Dio; Ratael, Dio risana; Uriel, fuoco o luce di Dio. Come uno degli angeli che si presentano dinanzi alla Divinità è nominato Suriel, allontana, o Dio, il quale è rammentato nel Talmud, perchè dette prudenti consigli a Rabbì Ishma'el. 1 Angelo poi di straordinaria grandezza, che starebbe dietro il carro portatore del trono divino, è detto Sandalfon. 2 Strano nome, che secondo i più deriva dal greco συι άδελφος, confratello, 3 ma, ad opinione del Kohut,4 è un composto di due sostantivi di lingua pehlvi e significa signore dell'altezza. Dalle straordinarie dimensioni che il Talmud attribuisce a quest'angelo, parrebbe che qui il Kohut fosse nel vero.

Ma a questi nomi ne furono dai mistici aggiunti molti altri. <sup>5</sup> Alcuni ne dà il libro di Enoch, che pare, non si sa bene in quale redazione, fosse conosciuto dagli antichi rabbini, <sup>6</sup> e non sarebbe prezzo dell'opera

<sup>1</sup> Berachot, 51ª.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Haghigà, 13<sup>b</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Krauss S., opera citata, pag. 192, 203.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Opera citata, pag. 43.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Un lavoro speciale molto utile per questa parte del misticismo è stato fatto da Moïse Schwab: Vocabulaire de l'Angelogie d'après les Manuscrits hébreux de la Bibliothèque nationale. Paris, 1897.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Vedi Jellinek, Beth Hammidrash, II, pagina XXX e seg., V, pag. XLI e seg.

riferire qui tutti questi nomi. Piuttosto fermiamoci agli offici attribuiti ad alcuni angeli.

In prima è di origine biblica la credenza che molti di essi presiedono e tutelano le varie nazioni. Abbiamo già veduto ciò che se ne dice nel libro di Daniel. Il Talmud dà un nome al genio protettore della Persia e lo chiama Dobiel1; del quale è facile vedere l'origine nella seconda fiera della visione di Daniel, che in forma di orso, in ebraico Dob, rappresenta la monarchia persiana. Ma secondo i rabbini ogni nazione ha in cielo il suo principe, il suo Sar, il suo genio tutelare. E siccome, stando all'etnografia rabbinica fondata sul capitolo X del Genesi, le genti sono settanta, altrettanti sarebbero i loro angeli protettori. Questa credenza ha forse il suo primo fondamento nella versione alessandrina che, dove il testo ebraico ha: 2 « stabilì i confini dei popoli secondo il numero dei figli d'Israel, » traduce : κατά ἀριθμὸν ἀγγέλων θεοῦ che suppone un testo το invece di בני ישראל.

I rabbini su questo stesso passo biblico immaginarono la leggenda che, gettate le sorti fra Dio e gli angeli a chi toccasse la tutela dei varî popoli, a ogni angelo toccò una gente e a Dio il popolo ebreo 3. Ma ciò è in contradizione col libro di Daniel, che, come abbiamo già detto, fa Michael l'angelo tutelare degl' Israeliti, e con altri passi del Talmud e del Midrash che con questo luogo della Scrittura si accor-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Jomà 77, nelle edizioni integre del Talmud, cf. Ramunovicz, opera citata, IV, 2, pag. 239.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Deuteronomio, 32, 8.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Pseudo Jonathan 32, 8 e seg., Pirkè di li. Elivezer, 24.

dano. Secondo poi una terza tradizione Michael e Gabriel sarebbero ambedue i custodi d'Israele, sebbene si dica altrove che hanno natura contraria, essendo il primo fuoco, il secondo neve.

Fra gli angeli poi, che presiedono a diversi offici, rammentiamo prima il già nominato Metatron come principe e governatore del mondo <sup>4</sup>. Il genio del mare, Sar shel jam chiamato Rahab; intorno al quale è da notarsi una non piccola contradizione. Perchè, mentre in un luogo del Talmud si fa che questo principe del mare sia annichilato da Dio fino dalla creazione del mondo, <sup>5</sup> in un altro luogo lo vediamo ricomparire nel passaggio degli Ebrei a traverso il Mar Rosso. <sup>6</sup> Le due leggende però provengono da due diversi dottori. Altri genî più particolari sono Ridjà per l'irrigazione della terra, <sup>7</sup> Jorkamì per la grandine <sup>8</sup>, Laila per i concepimenti umani, <sup>9</sup> uno della concupiscenza, <sup>10</sup> un altro della collera. <sup>11</sup> Finalmente si ammettono due geni tutelari, che accompagnano sempre ogni uomo <sup>12</sup> e lo

<sup>1</sup> Jomà 77a, Jalkut Shim'oni, Genesi § 132.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Shemoth Rabbà, 18.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Bamidbar Rabba, 12. E anche in questo punto è da notarsi un disaccordo, perchè, secondo il citato passo del Jalkut, il fuoco sarebbe Michael, mentre è chiarissimo nel Talmud che Gabriel è il genio del fuoco. (Pesahim, 118a).

<sup>4</sup> Sanhedrin 94a; vedi il commento dell' Isaacita.

<sup>5</sup> Babà Bathrà, 74b.

<sup>6 &#</sup>x27;Arachin, 15a; Pesahim. 118b.

<sup>7</sup> Jomà, 21ª; Ta'anith, 25ª.

<sup>8</sup> Pesahim, 118a.

<sup>9</sup> Niddà, 16b.

<sup>10</sup> Bereshith Rabba, 85.

<sup>11</sup> Ester Rabbà, I, 10.

<sup>12</sup> Berachoth, 606; vedi il commento dell' Isaacita.

benedicono ogni sera di sabato, quando la festa è osservata a dovere <sup>1</sup>. Secondo un' altra opinione questi due geni sarebbero di natura diversa, l'uno buono e l'altro cattivo. <sup>2</sup> E in questi è facile riconoscere la personificazione delle tendenze dell'animo umano, l'una al bene, l'altra al male <sup>3</sup>.

#### XI.

All'esistenza degli angeli e dei genî benefici si riconnette quella dei demoni e dei genî malefici. Anche questa credenza ha nel Satan di Job e di Zacharia la sua prima origine, e certo anche nel serpente tentatore del paradiso terrestre, ma come quella degli angeli benefici si è poi molto ampliata.

Satan è divenuto proprio il genio del male: è lui l'autore di tutto quanto di cattivo avviene nel mondo. Egli è il malvagio tentatore, per cui tutto quanto gli nomini operano di male, l'operano per sua istigazione. Egli è l'angelo della morte 4, considerata nella teologia come la punizione a cui tutti gli nomini sono sottoposti, dopo il peccato d'Adamo. Egli è detto Sammael che significa veleno di Dio, o come altri interpreta, il più potente veleno; e sotto questo nome è nemico dei buoni angeli Gabriel e Michael, è l'avversario

<sup>1</sup> Shabbath, 119h.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ibidem.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Berachoth, 61<sup>a</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Babà Bathrà, 16<sup>a</sup>.

<sup>5</sup> Shemoth Rabba, 18.

<sup>6</sup> Ibidem.

<sup>7</sup> Sota, 10b.

d'Israel e tenuto il principe di tutti i demoni. Perchè presso i Rabbini questi sono creduti esistere in gran numero. Un cenno sull'esistenza di più angeli malefici si vede anche in uno dei più recenti Salmi (78, 49); ma nell'angelogia rabbinica sono molto aumentati. Sono chiamati angeli dannosi, Malachè habbalà ; e sotto la guida e il comando del loro capo portano nel mondo ogni specie di guai.

Nella teologia talmudica però non si definisce bene la loro natura. Sono essi cattivi e malvagi fino dalla loro origine, o, come nella teologia cristiana, sono angeli ribelli e decaduti dal loro primitivo splendore? Tacendosi affatto nel Talmud di questa seconda opinione, è da tenersi che, secondo i rabbini, Satan e i suoi sottoposti siano immaginati cattivi e malefici per loro originale natura, non per un corrompimento di questa. E anche i due demoni 'Azzà e 'Azzael, che sono tenuti gli spiriti che ebbero commercio con le figlie dell'uomo di cui si parla nel Genesi (6, 2) sono rappresentati, come già malvagi di loro natura e non divenuti tali dopo il peccato. 4 Un Midrash posteriore vuole al contrario che Shamazai e Azael fossero in origine angeli buoni e decaduti solo dopo il peccato con le figlie dell' uomo. 5

A questi angeli cattivi le credenze talmudiche aggiungono altri esseri intermedî fra i demoni e gli uomini. Sono detti spiriti, Ruhin, potenti Shedin, dan-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Shemoth Rabbà l. c., e Debarim Rabbà, 11.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Shemoth Rabbà, 21.

<sup>3</sup> Shabbath 55a; Chethuboth, 104a.

<sup>4</sup> Jomà, 67°; vedi ivi il commento dell' Isaacita.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Jalkut Shim'oni. Genesi, § 44.

neggiatori Mazzikin, e notturni Lilin, perchè si tiene che la loro maleficenza si estrinsechi principalmente di notte. Ed anche questi hanno il loro antecedente biblico nei Shedim del Deuteronomio (32, 17) e di uno dei più recenti Salmi (106, 37).

L'origine di questi esseri è spiegata in doppio modo. Ora si dice che rimasero imperfetti, perchè creati nel crepuscolo del sesto giorno, e non ci fu tempo di compirli chè incominciò intanto la sera del sabato; <sup>1</sup> ora si dice che nacquero dal connubio di Adamo con un malefico spirito femminile detto Lilit, <sup>2</sup> che vediamo già nella Bibbia (Isaia, 34, 14) come cattivo genio dei luoghi incolti e deserti.

Questi esseri recano agli uomini più generi di danni; quindi l'origine di uno dei loro nomi testè accennati. Ma la loro maligna indole ha nel medesimo tempo qualche cosa di umoristico, e al diabolico aggiungono il comico. Sono in numero grandissimo, sicchè se alcuno li potesse vedere, ne rimarrebbe atterrito. Si affollano ad ascoltare le prediche e le conferenze religiose, producono agli altri uditori col loro attrito stanchezza alle ginocchia, tremito alle gambe, e consumo degli abiti. 3

La loro natura è così definita: in tre cose gli Shedin sono simili agli angeli, e in tre cose agli uomini. Come gli angeli hanno ale, volano da un estremo all'altro del mondo, e conoscono l'avvenire; come gli uomini mangiano e bevono, si riproducono e muoiono.

Aboth, 5, 6; Pesahim 54, Bereshith Rabba, 7.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> 'Irubin, 18b.

<sup>3</sup> Berachoth, 6ª.

<sup>4</sup> Haghigà, 16a.

Il capo di questi geni inferiori è detto Ashmadai¹ che è l'Asmodaeus di Tobia (3,8). Questa parola forse significa distruttore, danneggiatore dalla radice Shamad con l'alef prostetica e la desinenza nominale. Il Benfey² e il Kohut³ vogliono invece vederci l'Eshma-deva persiano, il demone della concupiscenza. Di questo malefico genio si favoleggia che cacciasse Salomone per un certo tempo dal trono e in persona di lui regnasse.⁴

Talvolta poi questi *Shedin* si mostravano ai dottori e con loro parlavano, dando ancora buoni consigli. Si rammenta un *Shed* per nome Josef, che era in relazione con Rab Josef e Rab Pappà, e diceva loro come liberarsi da certe cose credute di pericolo a cagione degli altri Shedin. <sup>5</sup> E l'intendere il loro linguaggio è annoverato fra i più alti gradi della scienza. <sup>6</sup>

Come si poteva entrare in relazione con questi spiriti inferiori, così si credeva che non fosse negato ai dottori di più alto merito e di più santa vita comunicare con gli angeli, e per loro mezzo predire l'avvenire e operare miracoli. Così si passa dal misticismo teorico a quello pratico, come più tardi si distinse la Cabbala del pensiero, Cabbala 'ijjunith, da quella dell'azione, Cabbala ma'asith.

L'angelo che più spesso degli altri si dice trovarsi in relazione con i dottori è Elia. <sup>8</sup> E ciò si spiega fa-

Pesahim, 110°.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ueber die Monatsnamen einiger alten Völker, pag. 201.

<sup>3.</sup> Opera citata, pag. 72 e seg.

<sup>4</sup> Ghittin, 68.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Pesahim, 10<sup>a</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Succhà 128°; Babà Bathrà 134°.

<sup>7</sup> Thidem.

Berachoth 3°; Chethuboth 105°; Sanhedrin 98.

cilmente se si considera che questi in origine fu un nomo, prima di essere assunto alla natura angelica; e quindi è più facile che con altri nomini comunicasse. Ma è strano che anche l'angelo della morte talvolta confabulasse con loro, e, dimenticando la sua maligna natura, desse anche buoni consigli. Questo comunicare con gli angeli è certo un antecedente talmudico di quello che poi ammisero i Cabbalisti, cioè che i più degni di loro avessero un angelo rivelatore, Magghid, che insegnasse i più arcani misteri delle teosofiche dottrine, e anche l'avvenire, e in genere cose segrete e agli altri nomini ignete.

Agli angeli, ai demoni, agli Shedin si riconnettono gli spiriti dei morti, anche ai quali il Talmud attribuisce in alcuni casi di poter conoscere l'avvenire e di comunicarlo in qualche modo agli uomini. Lo Spiritismo insomma, del quale tanto si parla e si scrive ai giorni nostri, è antico negli uomini, e fa parte del culto dei morti, che è certo una delle forme più antiche della religione popolare. Sarebbe strano che non si trovasse nel Talmud, tanto più che nella Bibbia se da un lato si proibisce la negromanzia, 2 dall'altro se ne ammette come possibile l'efficacia; dimodochè è rimasta celebre la negromantessa di En-Dor come evocatrice dell'ombra di Samuel. 2 Si discute quindi nel Talmud se gli spiriti dei morti sanno o no ciò che avviene nel mondo, ma si ammette che talvolta conoscono l'avvenire e lo comunicano agli uomini. 'Si sta-

<sup>1</sup> Berachoth, 51°.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Levitico 20,6; Deuteronomio 18,11.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> 1° Samuel 28,7-25.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Berachoth, 18<sup>b</sup>: Sanhedrin, 56.

bilisce che hanno una diversa sorte secondo le colpe o i meriti della loro vita, e si dice che stanno sotto il comando di un genio chiamato Dumà, <sup>1</sup> che significa silenzio, nome conveniente a chi presiede ai morti.

Ma del resto nella dottrina intorno all'anima umana che bisogna ammettere di natura diversa dal corpo mortale, dacchè si parla di spiriti di morti, il Talmud non si accorda con la Cabbala nei due punti che questa ha di diverso dalle comuni credenze. Questi sono: la pluralità delle anime di diverso grado, che esisterebbero o no, nell'uomo a seconda dei suoi meriti, e la metempsicosi.

Intorno al primo punto non deve indurre in errore il cenno che si trova nel Midrash <sup>2</sup> dei cinque nomi dell'anima Nefesh, forza vitale, Ruah spirito, Neshama anima, Jehidà unica, Hajjà vivente, che corrispondono alle cinque anime dei cabbalisti: perchè in questo passo si dice che l'anima è unica e con i cinque nomi si vogliono soltanto significare i suoi diversi attributi. In altro luogo poi si dice che, come Dio è unico nell'Universo, così l'anima è unica nel corpo. <sup>3</sup> « E questo, come dice il Poeta, è contro quello error che crede, che un'anima sovr'altra in noi s'accenda ». <sup>4</sup> Solo si parla di un'anima di più che gli Ebrei avrebbero nel Sabato <sup>5</sup> (Neshamà jeterà); ma probabilmente ciò deve intendersi in significato allegorico, come un sentimento di religioso diletto, che i pii provano nel giorno consacrato al Signore,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Shabbath, 125<sup>b</sup>, Sanhedrin. 94<sup>a</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Bereshith Rabba, 14.

<sup>3</sup> Vaikra Rabba, 4.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Divina Commedia, Purgatorio, IV, 5 e seg.

<sup>5</sup> Ta'anith, 27b; Bead, 16a.

Della trasmigrazione delle anime in altri corpi in tutta la letteratura talmudica non si parla mai, ma sempre si tratta del suo dipartirsi dopo la morte del corpo, o in un luogo di pena temporanea o eterna, o in luogo di beatitudine. <sup>1</sup> Nel Talmud si ammette chiaramente la preesistenza dell'anime; <sup>2</sup> ma tutti sanno che non si deve confondere quest' opinione con quella della metempsicosi; perchè altro è che le anime preesistano ai corpi, altro che trasmigrino da uno in diverso corpo.

Nonostante, alcuni Cabbalisti hanno voluto trovare un accenno alla metempsicosi nell'opinione che si attribuisce a Rabbi Shim'on ben Lakish (3° sec. di C.) che Elia profeta era lo stesso che il sacerdote Pinehas. 3 Questa identità di persona fra due uomini vissuti a distanza almeno di quattro secoli non è spiegabile, dicono i Cabbalisti, se gli antichi dottori non avessero ammesso la trasmigrazione delle anime. Ma è tanto ciò che i Talmudisti hanno detto intorno all'anima, e in tante forme, che non vi è ragione per supporre che solo con questo indiretto ed oscuro accenno avessero alluso alla dottrina della trasmigrazione, se vi avessero creduto. Tanto più che non è certo questa la parte più pericolosa delle dottrine cabbalistiche da dovere tenerla segreta. Di più è da dubitarsi se l'identità fra Elia e Pinehas è veramente un' opinione

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Rosh-hashshand, 16<sup>b</sup> e seg.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Sifrè, II, 144; Jebamoth, 62<sup>a</sup>, 63<sup>b</sup>; 'Abodà zarà, 5<sup>a</sup>; Nuddà, 18<sup>a</sup>: Vaikrà Rabbà, 15. Nei passi talmudici la parola pu non significa corpo umano, ma il luogo dove le anime precsistenti son depositate: vedi il commento dell' Isaacita.

<sup>3</sup> Jalkut Shim'on), Numeri 25, 11.

di Shim'on ben Lakish, oppure gli fu erroneamente più tardi attribuita. Dimodochè, spieghisi come vuolsi questa pretesa identità fra le due indicate persone, non ci sembra questo sufficiente indizio per porre fra gli antecedenti talmudici della Cabbala anche la credenza nella metempsicosi.

#### XII.

Piuttosto è da mettersi tra questi ciò che nel Talmud e nei Midrashim si dice più volte intorno alle lettere dell'alfabeto, sia per il loro potere miracoloso e creativo, sia per il significato esegetico che ad esse si attribuisce.

La diversa combinazione delle lettere è detta Ziruf, e si crede che mediante questa il mondo sia stato creato, e si possano operare miracoli. Questa superstizione trovò poi ampio svolgimento anche nel primissimo formarsi della Cabbala alcuni secoli prima che fosse ordinatamente costituita in compiuto sistema.

Si sa quanta parte la diversa combinazione delle lettere abbia nel libro Jezirà, e come su di essa si estendano anche i più antichi commentatori. Un apposito Midrash sulle lettere dell' alfabeto è quello conosciuto sotto il nome di Othijoth de Rabbì 'Akibà. Ripetutamente poi di questo soggetto si discorre nello Zohar e nei Tikkunim. Ma tutto ciò ha i suoi antecedenti nel Talmud.

Dio avrebbe creato tutti i mondi con la forza delle prime due lettere del tetragramma. 1 Rab diceva che

<sup>1</sup> Menahoth, 29h.

Bezalel, il costruttore del tabernacolo, sapeva combinare le lettere con le quali tu creato l'Universo, e in ciò consisteva lo spirito di sapienza di cui Dio l'aveva dotato.

Rabbi Ishma'el avvertiva Rabbi Meir, che di professione era amanuense, di usare molta diligenza nel trascrivere i libri della Bibbia, perchè la deficienza o l'aggiunta di una lettera nel libro della Legge può rovinare il mondo. E oltrepassando ogni limite dell'immaginativa, si ammette che se vi fossero giusti perfettissimi esenti da ogni peccato, potrebbero, mediante la combinazione delle lettere, creare dei mondi, o almeno esseri animati, e dar loro moto e vita per un certo tempo. 3

Aberrazioni queste, dalle quali la mente umana assetata del maraviglioso non ha mai potuto intieramente liberarsi. Nel Talmud restavano cenni isolati e fugaci, che formavano soltanto una specie di mitologia popolare, un *folklore*. Nella Cabbala presero poi proporzioni troppo superstiziose e troppo funeste alla buona ed elevata parte della religione.

Rispetto poi al significato delle lettere come uno dei mezzi di esegesi della Scrittura, nella Baraità di Rabbi Eliezer figlio di Josè il Galileo si annovera fra quelli il valore numerico delle lettere considerate come cifre aritmetiche, e la scomposizione di una o più parole nelle lettere che le compongono per formarne altre parole. Dell' uno e dell'altro metodo di esegesi, cono-

<sup>1</sup> Berachoth, 55a.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> 'Irubin, 13°; Sotà, 20°.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Sanhedrin, 65<sup>b</sup>; vedi il commento dell'Isaacita.

sciuti dai Talmudisti sotto il nome di Ghematrjà e Notarikon, il Talmud e i Midrashim forniscono numerosi esempi<sup>1</sup>. Come pure di disporre le lettere dell'alfabeto in ordine diverso dal consueto e variare i nomi degli oggetti e delle persone, prendendo invece delle lettere proprie quelle corrispondenti nella diversa disposizione alfabetica.

Un esempio di ognuno di questi tre mezzi interpretativi varrà a meglio chiarirli, e a farne conoscere nel medesimo tempo l'irragionevole stranezza.

Il nome di Eliezer servo di Abramo dà nelle sue lettere considerate come cifre aritmetiche, אליעזר, la somma di 318. E così significa che egli solo rappresenta la schiera di 318 uomini, con i quali Abramo assalì e vinse i re conquistatori della pentapoli palestinese. <sup>2</sup> Questa si chiama Ghematrjà che alcuni identificano al greco γραμματεία, altri a γεωμετρία.

Esempio del Notarikon (voraquióv) sarebbe la spiegazione della parola biblica Charmel che significa orzo o grano fresco, scomposta nei suoi elementi Rach e Mel e leggendo invece Mal per trovarci il senso tagliato tenero, tagliato quando è tenero. Esempio finalmente di sostituzione di lettere è la spiegazione che dava Rab al celebre Menè menè tekel ufarsin di Daniel, che, secondo lui, nessuno sapeva leggere, perchè scritto non con le proprie lettere, ma con le corrispondenti, prendendo l'alfabeto alla rovescia e incominciando dall'ultima lettera.

Questi metodi falsi d'interpretazione, che renderebbero la Bibbia poco meglio che un sistema di logogrifi,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Berachoth, 8°; Shabbath, 10°; Jomà, 20°; Machchott 23° e molti altri luoghi.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Nedarim, 32<sup>3</sup>; Bereshith Rabba, 43.

furono portati agli ultimi eccessi dai Cabbalisti, che ne avevano bisogno per trovare nella Scrittura tutte le aberrazioni della loro fantasia.

Ma è un fatto che, come le più grandi e più utili scoperte della scienza non sono state fatte d'un tratto solo e hanno i loro antecedenti che per la verità della storia giova rintracciare e scoprire, così avviene anche degli errori in cui la mente umana è caduta. Prima che fossero anche questi costruiti ed elevati a sistema avevano i loro antecedenti, che non sono però colpevoli delle funeste conseguenze che poi altri ne vollero trarre. E così, se nella Bibbia e nel Talmud si trovano alcuni antecedenti della Cabbala, non è da credersi che gli scrittori nè di quella nè di questo potessero sospettare quale sistema di fantastici errori vi avrebbero sopra edificato.

Sospettiamo noi però di riuscire con questo nostro scritto spiacenti tanto agli amici della Cabbala, quanto ai suoi avversarî. A quelli perchè non ammettiamo l'antichità delle loro dottrine, a questi perchè abbiamo tentato di mostrare che hanno qualche antico antecedente. Ma in tutte le questioni che toccano la religione, quando si riesce a scontentare l'uno e l'altro dei partiti estremi guidati sempre da passioni e da preconcetti, è questa per noi la prova di aver colto il vero, o almeno di averlo senz'altra preoccupazione per sè stesso ricercato.

Firenze, Agosto 1899.

DAVID CASTELLI

. — 4

# LA CRONACA DI GALAWDEWOS O CLAUDIO RE DI ABISSINIA

(1540 - 1559)

~ seren

La grande storia del Re Malak Sagad o Sarsa Dengel (1563-1596) è preceduta, siccome è noto, da quelle di Lebna Dengel, ¹ di Claudio ² e di Minās. ² Di queste tre è di gran lunga, la più estesa quella del Re Claudio, la quale offre alcune particolarità di stile che non sono sfuggite al dotto editore di essa, e nominatamente la mescolanza di parole arabe. « La rédaction de cette chronique, (dice il Conzelman) paraît dénoter chez son auteur une certaine connaissance de la langue arabe, car plusieurs mots semblent avoir été empruntés à cette langue. . . . les expressions : que la paix soit sur lui; le Dieu glorieux et très haut; sont des formules arabes ». 4

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Conti Rossini, Storia di Lebna Dengel, (R. Accad. dei Lincei, Rendic. Settembre 1894).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Chronique de Galandewos (Claudius) Roi d'Ethiopie texte éthiopien traduit ecc. par W. Conzelman, Paris 1895.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> E. Pereira, *Historia de Minas*, Lisbona, 1888.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> p. VIII. Cf. Conti Rossini, Di alcune recenti pubblicazioni sutl'Etiopia (Orient, II) 6.

Ma leggendo attentamente questa storia sembra trovare in essa, non solo delle parole arabe inserite qua e là, ma tutto uno stile spesso diverso da quello di simili testi. Ciò ha fatto nascere nel mio animo il dubbio che questa cronaca, sia almeno in parte, tradotta dall'arabo! Voglio dire con questo che l'autore la stese dapprima in lingua araba, che gli era per avventura più familiare, ma non già per pubblicarla in arabo, sì bene per esser tradotta subito in ge'ez.

Per la grande affinità fra il ge'ez e l'arabo e per il fatto che la maggior parte della letteratura ge'ez è tradotta dall' arabo, non è certo facile trovare indizî affatto sicuri di quanto ho sospettato, e molte frasi che potrebbero credersi di origine arabica, sono dovute all'influenza generale dell'arabo sul ge'ez, e non a causa diretta e speciale. Ad ogni modo porrò qui appresso alcuni passi della cronaca che mi sembrano aver maggior peso per la questione.

par semplicemente trascritta perchè non se ne intendeva bene il significato e le varianti dei codici lo confermano.

est le maître de l'opportunité'. Questa frase divien più chiara se si suppone traduzione inesatta di: في الوقت والتوفيف بالله (cf. 19 2).

12 11. 'enza yese'elo la'egzi'abehēr.... kama yetbāraku wayetla' 'alu wayeklā' 'emnēhomu.... en demandant à Dieu glorieux et très haut de bénir tout le peuple chrétien de l'élever (au dessus des autres) et d'éloigner de lui la dure oppression'. La frase تمارك وتعالى è tutta pro-

pria del nome di Dio, e solo per errore sarebbe qui riferita al popolo di Abissinia. Sospetto che il testo ge'ez sia traduzione di: يسأل الله تبارك ... حتي انه تبارك ... وتعالي يمنع ...

31 و ه . lamar'ēthi yā'qobāwit 'enta tanadfat wasākua-yat westa yadām 'arabāwi.... lazāni maṣe'a habēhu 'emmar'tt 'arabāwi.... 'il chercha aussi les brébis jacobites qui avaient été blessées et qui erraient dans le désert arabe.... quant aux brébis arabes qui vinrent se réfugier auprès de lui.... 'Qui naturalmente non si parla di deserto o di pecorelle arabe, ma di deserto e pecorelle occidentali (cf. Ludolf, Comm., III, 12) alludendosi alla mitezza di Claudio, il quale, premuroso di ricondurre alla fede alessandrina coloro che l'avevano abbandonata, usò poi clemenza verso coloro che non vi appartenevano. Probabilmente 'arabāwi è qui nel senso di 'occidentale' ma non è impossibile che sia nato da equivoco fra العربي الغربي

34 مان على 34 مان على 34 على

عنواة come المعنواة . Il newāya si spiega bene sol con نواة come ha notato il Conzelman.

15 14. bazeyani 'agabbaratana faqad kama nenbeb nestita 'embezehta weddāsēhn kama netmayat haba zēnewo.... Questo dovrebbe intendersi: 'qui dobbiamo dire un poco delle molte sue lodi, affinchè torniamo (ovv.: in modo da tornare) ad annunziare....'. Il senso non corre bene, mentre sarebbe regolare se il kama si suppone traduzione di حتى, confondendo l' حتى finale (حتى ادن) eol semplice

Actes du XIIme Congrès des Orientalistes. - Tome III.

a dire che prima di tornare al racconto, si pongono le lodi di Claudio.

42 النصاري come 59 النصاري come 59 النصاري è لنصاري .

44 11 . maṣḥafa ḥoḥt neguśāwi forse : il libro della real corte, cioè gli annali ufficiali del regno, — الباب.

49 6. śannāy 'engelgālu che non dà un senso chiaro, potrebbe nascere dall'avere confuso معشر con nel testo arabo.

63 10. hāymānot rete'et zatafannawat 'ityopyā 'em'es-kenderyā la frase non sembra corretta, forse il tafannawa è traduzione errata di قبلت العبان الذي قبلت الحبشة من الاسكندرية.

64 10. Il sebestyās potrebbe derivare da بسطباس, Anastasio (491–518) che qui conviene benissimo.

 $68_{\,17}$ . fedlatāt che non esiste in ge'ez, è certo trascrizione di فصلة .

75 <sub>15</sub> . fallāḥin - فلاحين , già notato dal Conzelman.

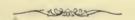
77 5. 'aškar sembra parola introdotta per confusione con .

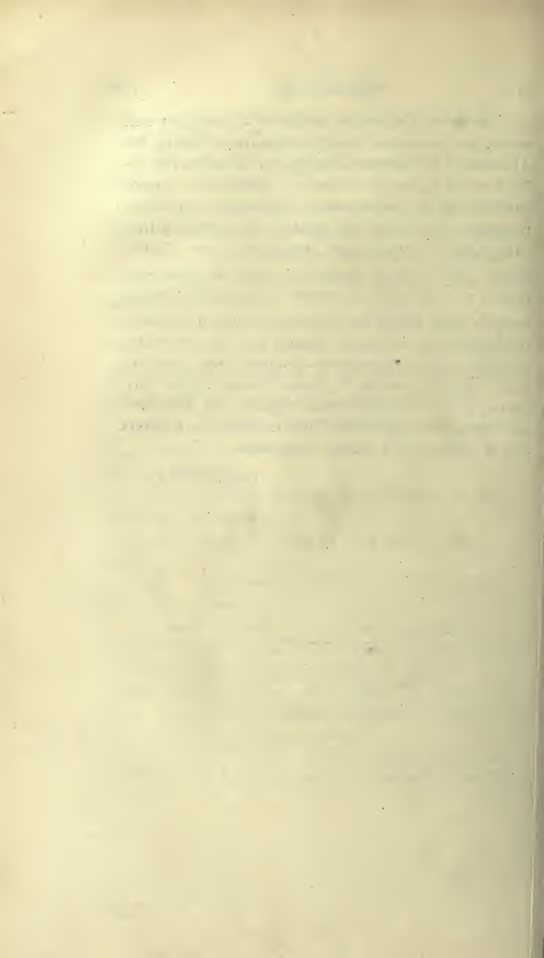
Un esame attento e minuzioso mostrerebbe, io credo, altre tracce di un'origine araba di questo testo. E d'altra parte pensando al fatto che appunto sotto il regno di Claudio una vita di Takla Hāymānot fu scritta in arabo e poi tradotta in etiopico, la mia supposizione non parrà troppo strana.

Il Conzelman scrive a p. vIII: « pour montrer son érudition, l'auteur ne se contente pas seulement d'expri-

mer les dates d'après le calendrier éthiopen, et met encore à contribution tous les calendriers connus des Abyssins et les determine même par la position du soleil dans les signes du zodiaque ». Riflettendo a questa particolarità del nostro testo, il pensiero corre naturalmente ad un libro dal quale i dotti cristiani traevano notizie e osservazioni cronologiche, cioè l'Abn-Sākhir, opera che fu tradotta in ge'ez da Embaqom, press'a poco quando fu scritta la storia di Claudio. Forse la parte storica dell'Abn-Sākbir, della quale opera non abbiamo in Italia, per quanto so, alcun esemplare, potrebbe dare la spiegazione di alcuni strani nomi che occorrono nella cronaca di Claudio, come ta'anim, 'abrosifariyon, ecc. Potrebbe anche supporsi che Embagom sia l'autore della Cronaca, ma riconosco le difficoltà che si oppongono a questa congettura.

IGNAZIO GUIDI.





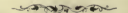
## EINE SYRISCHE WELTGESCHICHTE

DES SIEBENTEN YAHRHUNDERTS

Der vortragende macht erstmals mit einem bisher verschollenen nestorianischen Geschichtswerke bekannt, von dem er eine Abschrift erworben hat. Es ist dies das Kěthābhā dhěresch mellě dhě thasch'ītha dhě'ālmā dhēzabnā des Iōchannān bar Penkājē, verfasst gegen Ende des siebenten Jahrhunderts in oder bei Nisibis, eine Arbeit, die als Geschichtsquelle nicht ins Gewicht fällt, aber von Interesse ist als ältester uns erhaltener Versuch in syrischen Sprache das zu schreiben, was wir vom Standpunkte der mittelalterlichen Wissenschaft, aus Weltgeschichte nennen könnten. Nachdem der Vortragende eine Inhaltsangabe der 15 Bücher des Werkes gegeben hat, schliesst er mit einer flüchtigen Skizzierung seiner Quellen. Neben der Bibel, dem "Jüdischen Krieg" des Flavius Josephus und einem chronographischen Compendium kommen unter diesen vor allem zwei in Betracht, - die verlorene Schrift eines unbekannten griechischen Apologeten, vielleicht des Quadratus (?) und ein exegetisches Werk im Geiste des Theodorus von Mopsuestia (?) Als weitere Quelle zur kenntnis antiochenischer Schrifterklärung vor allem würde denn auch die neue syrische Universalgeschichte ein eingehenderes Studium verdienen.

Dr. A. BAUMSTARK

Privatdocent an den Universität Heidelberg

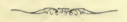


#### NOTE

ON THE

### EVANGELIARIUM HIEROSOLYMITANUM VATICANUM

AND THE ORIGIN OF THE PALESTINIAN SYRIAC LITERATURE.



The recent discoveries of documents in the Palestinian Syriac dialect, valuable as they are for Biblical Criticism and for Philology, have thrown little light upon the origin of this curious by-way of Christian literature. The colophons of the Vatican Lectionary (Evangeliarium Hierosolymitanum Vaticanum) remain, with trifling exceptions, the only source which gives us any information as to where the surviving MSS were written, or where the Communities that used the dialect were situated. The main object of this paper is to bring forward some hitherto unnoticed evidence, which helps to identify some of the places mentioned.

The Vatican Lectionary (N°. XIX in S. E. Assemani's Catalogue) has been published in full by Miniscalchi–Erizzo, by Lagarde, and lately again by M<sup>15</sup> Lewis. At the end three notes in Carchuni. They have been so often printed that it will not be necessary to give them here in full: it will be enough for our purpose to state their contents.

I. The first note tells us that the Lectionary was written in 1029 AD by the priest Elias of 'Abûd in the monastery of Amba Musa in the city of Antioch in the district of the Dqûs (ناحبة الدقوس).

II. In the second note the same Elias of Amba Musa states that he has brought this book and others from Antioch of the Arabs (انطكبة العرب) as a perpetual gift to the sanctuary of St. Elias in the convent of the Star.

III. The third note records the donation of certain fields in 'Abûd to the convent of the Star through the instrumentality of the same Elias, who now describes himself as "the priest Amba Elias who presides over the convent of St. Elias known as the monasteries of the Star القميس مارى ايليا العروف بديار كوكب)

Thus the two places with which the MS is connected are 'Abûd and Antioch. 'Abûd occurs again in other Palestinian Syriac documents: one of Mrs Lewis's Lectionaries from Sinai was written by an 'Abûdî; and Surûr the deacon, who is recorded to have bought several books at Minyat Ziftâ near Cairo, was descended from a native of 'Abûd.¹ It is a large village (spelt alice in Yaqût III 583) half—way between Jaffa and Caesarea, and it is said still to contain some ancient Christian churches.

The real difficulty lies in the identification of Antioch and the meaning of the word ed-Dqus. S. E. As-

<sup>&#</sup>x27; Wright, CBM i 379. Probably it was the occasion of the sale of the booty brought from Palestine by Sultan Bibars.

semani is responsible for the unfortunate conjecture that it was a corruption of , and succeeding scholars have accordingly sought for this "Antioch" in the neighbourhood of Jerusalem. In fact, Assemani's conjecture is the sole reason of the name Evangeliarium Hierosolymitanum for the MS, and "Jerusalem Syriac" for the dialect. But a scribe's blunder in the familiar Arabic name of Jerusalem is wholly improbable.

Let us look at the matter from a more general point of view. The MS was written in the 11th century at a convent of St. Elias. It is moreover thoroughly "Orthodox": its Kalendar is that of the Greeks in communion with Constantinople. What place satisfies these conditions?

Put in this way the question admits of but one answer, viz the great Convent of St. Elias on the Black Mountain (Tûrâ 'Ukkâmâ), near Antioch par excellence, the Antioch of Syria.

But Antioch of Syria is Antioch of ed-Dqûs. This strange name is found again in B.M. Add. 14489, another Melkite Lectionary of the 11th century, also written at the Convent of St. Elias but in the ordinary Edessene Syriac. In a colophon at the end of this book we read that it was copied in the Convent or Cloister of Mar Elia on the Black Mountain by Jahanan Duqsûya for a certain priest from the town of Duqsa. The identity of this name with that called ed-Dqûs in the Arabic colophon is obvious: they are in

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> The Syriac word here translated Cloister is shūqā, corresponding to the Arabic, i. e. Laura (Proc. of Cambridge Philological Society, Nov. 19, 1896).

fact the same name in forms adapted to Syriac and Arabic respectively.

It only remains, then, to give an explanation how the words Dugsa and ed-Daûs come to be used in connexion with Antioch. It appears to me that they are mere transliterations of  $\delta o\dot{v}\xi$ , i. e. Dux. Antioch was captured from the Mahommedans by the Greeks in the year 969 AD, and it became from that time the centre of "Orthodox" influence in the lands of Islam. Politically it was governed by a Dux, while its ecclesiastical organisation was cared for by the appointment of an Orthodox Patriarch and by the foundation of these very monasteries of which we have been speaking. Antioch of the Dux must be that part of the district which was governed by the Greeks: Antioch of the Arabs would then be the part still under the Mahommedan dominion. Or the terms may refer to the Greek quarters of the city itself. In any case the Vatican Lectionary is an Evangeliarium Antiochianum, not Hierosolymitanum: in fact, the whole connexion of Palestinian Syriac literature falls to the ground.

What then, we may ask, is the origin and significance of the Palestinian Syriac literature? It is a literature wholly ecclesiastical, which to judge from the surviving documents had two flourishing periods. The first may be placed about the 7th century, but the exact date depends on palaeographical evidence alone. To this period belong the palimpsests from the Cairo

See especially the Note on "Palestinian Handwriting" by Gwilliam and Stenning in Anecdota Oxoniensia [Relics of the Pal. Syriac Literature, Oxford, 1896]. pp. 102-106.

Geniza, many of the fragments from Sinai, and the St. Petersburg fragments published by Land. These were brought by Tischendorf from the East: there can be little doubt that they also came from the Convent of St. Caterine on Mount Sinai. The contents of these earlier MSS are all biblical with the exception of the Homilies published partly by Land, partly by M<sup>rs</sup> Bensly in Anecdota Oxoniensia.

The other period from which "Palestinian Syriac" MSS have come down to us is the 11th century. To this period belong the three Gospel Lectionaries, all the London fragments but one, and certain other fragments at Sinai. Besides these there are two isolated document probably of a still later date which appear to have been written in Egypt.

The great distinction between the two periods is the appearance of the Greek Gospel Lectionary in the later period. The three surviving Gospel fragments of the older period (Land's two codd. Petropolitani and the isolated leaf in BM 14740) all formed part of MSS

Similarly the Graeco-Arabic uncial MS of the Gospels called  $\Theta^h$  by Tischendorf belonged to the MS described by D<sup>r</sup> Rendel Harris in M<sup>rs</sup> Lewis's Catalogue (Appendix 9).

<sup>&#</sup>x27;Land's Petropolitanus Junior has every appearance of having been part of the same MS from which were taken the leaves transcribed in Mrs Lewis's Catalogue of Syriac MSS ....on Mount Sinai. p. 118, (Appendix 54). Both portions have been used for books written in the language known as Georgian or Iberian.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> I now feel confident that these belonged to the same MS from the evidence of the colophons (cf. Land Fr. 8 with Relics, p. 54. col. a). The greater irregularity of writing in the published photograph of M<sup>rs</sup> Bensly's Homilies comes from the fact that the vellum of the Sinai fragments is no longer flat.

containing the complete continuous text of the four Gospels: they contain lectionary notices, but they are not Evangelistaria. On the other hand, out of the six Gospel MSS from the later period which have come down to us whole or in part, only one contained the four Gospels in order. This one consists of certain leaves of BM 14664, that are to be carefully distinguished from other leaves now bound up with them which formed part of a lectionary. Thus the Palestinian Syriac literature included a continuous text of the Gospels, but it seems to have been but little used in later times. It is worthy of notice that these ancient MSS of the continuous text of the Gospels agree more closely with the Peshitta than the Lectionaries.

In conclusion, I think it possible without drawing unduly upon the historical imagination to reconstruct the literary history of the dialect. Our oldest MSS are not earlier than the 6th century, their character is strictly "Orthodox", and there is a painful effort always apparent to follow the Greek even in the spelling of Semitic names. The only place where this literature seems to have been the ecclesiastical language of the people is 'Abûd, a place not far from the frontier between Judaea and Samaria. All this points to the age of Justinian and Heraclius and their determined efforts to extirpate Judaism and other ancient faiths from Christian territory. Some measure of success no doubt attended these efforts. The converts and their descendants needed Christian instruction in their own tongue,

<sup>1</sup> The Gospel leaves are foll. 1, 3, 7, 8, 11-17.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> For Heraclius see Dalman's Grammatik des Jüdisch Palästinischen Aramäisch, p. 32.

and accordingly the Bible (or great parts of it) was translated, together with certain Homilies and other ecclesiastical works which have almost entirely perished. The only literary centre of whose existence we are aware during his early period is the great Convent founded by Justinian on Mount Sinai.

In the 10th and 11th centuries the success of the Greeks at Antioch created another centre for the struggling Community, and the Convent of St. Elias near Antioch seems to have become for a considerable period the headquarters of what literary work was done. The style of writing at St. Elias is much ruder than that of the early MSS, but the rules of grammar are kept: one MS, the Vatican Lectionary, is even pointed.

The great catastrophe came in the 13th century. Antioch was recaptured for Islam by Bibars the Mamlûk Sultan, the monasteries on the Black Mountain were destroyed, and the plunder of Palestine taken off to Egypt. The Palestinian Christians must even have established a kind of settlement there, as is proved by the Liturgy of the Nile now in the British Museum. M<sup>rst</sup> Lewis's Lectionary of the Old Testament and Praxapostolos may have belonged to the same community. But there is little proof that the ancient fragments from the Cairo Geniza were Egyptian in origin: they may very well have been bought by the Synagogue authorities for waste vellum at the sale of the booty from plundered monasteries.

Much of what I have written in the concluding paragraphs is necessarily imaginative and hypothetical. I chiefly have wished to point out that in dealing with the Christian Palestinian Literature there is no need to postulate for it a high antiquity or any special connexion with the more ancient forms of Christianity. We can trace its existence almost to the time of Justinian, but an earlier date is not required either by the general course of history or by the character of the surviving documents.

F. C. BURKITT.



## THE NAME OF SAMUEL AND THE STEM SHA'AL

After some introductory remarks upon the significance of plays upon proper names so frequently introduced in the narratives of the old Testament, it was shown that in the case of Samuel the play upon that name in connection with the verb *Sha'al* was so frequent as to point to some special relationship between the name and the stem. The ordinary meaning of the stem «ask» does not solve the problem involved and moreover by assuming this meaning alone, I Sam. 1,28 and 2,20 do not admit of a satisfactory interpretation, while the proposed textual emendation too fails to remove the difficulties.

Beside, however, the ordinary meaning, Sha'al in various forms is used in the religions sense of asking for an oracle. A large number of illustrations were adduced and incidentally some of the passages adduced were discussed with a view to their further elucidation. But not only the verb, the noun formed from the stem is also used in this sense and the thesis was then advanced that the participle shô'el was one of the names for priest in Hebrew as the 'asker' of oracles.

Traces of this usage were pointed out in Deut. 18,11 and Micha 7,3 and in justification for assuming this use of the participle, attention was called to the Assyrian sha-i-lu which is the perfect equivalent of Hebrew shô-el and is on of the names for 'priest'. It was then proposed to regard Hebrew sha-al in I Sam. 1,28 as a denomination of Shô-el and to render.

« Therefore I have made him a shô'el, i. e. have devoted him to Jahve ».

Similarly the past participle I Sam. 1,28 is to be rendered «devoted to». In I Sam. 2,20 we should read again the past participle instead of *Shā-al* and translate «devoted to Jahve».

Coming finally to the name itself, the element Shemû was compared to the Assyrian shumu so frequent in Babylonian-Assyrian proper names and signifying 'offspring, son': Shemû-el therefore means 'offspring of El'— an appropriate name for one 'asked for' from Jahve, given by Jahve and belonging to Jahve.

The play between Samuel and the stem sha-al rests upon assonance brought in about by the indefinite and vague pronunciation of the consequent m, so that Shemuel in colloquial parlance sounded as though it were Shewu-el and then by contraction Shuûl.

Prof. Morris Jastrow J. Ph. D. University of Pennsylvania.



# DES PREMIÈRES ORIGINES DU PEUPLE D'ISRAËL

D'où les Israélites sont—ils originaires? Ce problème, malgré les travaux que les savants ont entrepris pour le résoudre, n'a point encore reçu de réponse définitive, bien que la solution en ait été indiqué par Renan, dans son histoire du peuple d'Israël: ¹ « Vers l'an 2000 avant J. C., le cœur de la race sémitique parût être l'Arabie. C'est d'Arabie que semble être partie la conquête qui fit de la Babylonie une terre sémitique. Les Araméens suivirent probablement la même voie. Enfin, selon d'anciennes traditions, c'est aussi d'Arabie que seraient venus dans les bassins de la Méditerranée les peuples qui se désignaient euxmêmes du nom de Kanaani et que les Grecs nommèrent Phéniciens ».

L'Ancien Testament, le document fondamental des origines de la race d'Israël, nous donne-t-il la solution de la question que nous avons posée? Nous ne le croyons pas. Mais il nous fournit quelques indices importants à recueillir.

<sup>1</sup> T. I, p. 9 ss. Paris, 1877.

Actes du XII<sup>me</sup> Congrès des Orientalistes. — Tomo III.

Tout d'abord, nous devons écarter résolument les conclusions que l'on peut tirer du nom même d'Hébreu signifie, comme l'on sait, celui qui vient de la rive opposée ( ), de l'autre côté du fleuve. Mais cette expression peut être prise dans deux sens fort différents. Tandis que les uns v voient une allusion à la venue des Israélites d'au delà de l'Euphrate, les autres, et parmi eux quelques uns des plus récents historiens d'Israël, n'y trouvent qu'une mention de l'arrivée des Israélites des plaines de Moab. D'après la première interpretation, le nom caractéristique d'Hébreu nous reporterait aux plus anciennes origines historiquement connues des migrations israélites; d'après la seconde, aux événements qui présidèrent à la première conquête du pays cananéen. Rien de concluant, par conséquent, ne saurait être déduit du nom יעברי.

Il en est de même, selon nous, du renseignement qui nous est donné Deuter., XXVI, 5: « Mon père était un araméen nomade. » (אַרְבָּי אַבֶּר). Cette expression, prise à la lettre, est inexacte, car les Israélites n'étaient pas à proprement parler des Araméens. Entendue dans l'acception vague et générale qu'elle a dans le contexte, elle indique simplement le siège des tribus israélites avant leur établissement en Egypte, puis en Palestine.

Un fait beaucoup plus important a été consigné dans l'Ancien Testament. Il ne nous donne pas la clef du problème énoncé, mais il nous fournit le premier élément de sa solution. La Bible hébraïque, sans remonter aux premières origines de la nation israélite, note avec soin le point de départ des Benê-Israël, dans les migrations successives qui devaient le conduire au

pays de Canaan. Ce point de départ est 'Oûr-Kasdim (אור בשורים), 'Oûr des Chaldéens.' C'est de 'Oûr, en Chaldée, qu'est « sorti » Abraham, le patriarche par excellence, le père du peuple d'Israël.

'Oûr, du texte hébreu biblique, a été identifié avec Ourou des inscriptions cunéiformes; sur l'emplacement de cette antique cité s'élève aujourd'hui le village de El Moukaïr-Ouron, siège du culte lunaire du Dieu Sin; Oûr est désigné par Eupolème, historien juif du second siècle avant J. C., <sup>2</sup> comme la ville babylonienne où naquit Abraham. Eupolème lui donne le nom du Οὐρίη ou Καμαρίνη (de l'arabe των lune). 'Oûr était situé sur la rive droite de l'Euphrate, entre Babilone et le golfe persique, à proximité des régions limitrophes de l'Arabie.

Il résulte de ces faits que les premières tribus des Benê-Israël sont « sorties » du sud de la Chaldée, de territoires confinant à l'Arabie, et que ce point de ralliement et de départ des Sémites nomades de race israélite n'est pas leur lieu d'origine, mais seulement l'étape le plus anciennement connue qui leur soit assignée par les documents authentiques.



Les documents bibliques ne nous permettent pas de retrouver au delà de 'Oûr Kasdim les traces des premières tribus israélites. Nous est-il possible de remonter plus haut dans le cours de leur histoire? Nous

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Gen. XI, 28, 31. XV, 7. Comp. Neh. IV, 7.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Eusèbe, Praepar. evangel., IX, 17.

estimons que cette investigation peut être poursuivie à la clarté des traditions arabes d'une part, et à la lumière beaucoup plus puissante de l'étude comparée des langues sémitiques, d'autre part. Nous ne ferons qu'indiquer sommairement ces deux sources de renseignements, qui toutes deux aboutissent à cette affirmation, à savoir que le berceau de la race israélite doit être cherché en Arabie.

Les traditions arabes sont unanimes à considérer les diverses branches de la famille de Sem comme issues d'une même patrie originelle.

« La plupart des auteurs arabes divisent leurs nation en races éteintes, Baïda, et subsistantes, Moutéakkhara.... On s'accorde à faire descendre les Moutéakkhara de Sem par Abir, patriarche appelé dans la Bible Héber; il est aussi le père des Hébreux auxquels il a donné son nom. Les Moutéakkhara se partagent en deux grandes familles; la tige de la première est Cahtân, que l'on confond assez généralement avec Jectan, fils d'Héber; la souche de la seconde est Adnân, descendant d'Héber par Ismaël ».1 Les Cahtanides ou Jectanides s'établirent d'abord dans le Jémen et plus tard se répandirent dans toute la peninsule. « La postérité d'Adnân à eu pour berceau le Hidjâz; elle a peuplé une grande partie de cette contrée, et s'est ramifiée dans le Nadjd et les désert de l'Irâk, de la Mésopotamie et de la Syrie ». 2 « Le nom d'Arabes Ariba désigne les premiers, les plus antiques habitants de l'Arabie. Parmi ces races primitives, les principales sont:

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Caussin de Perceval, Essai sur l'histoire des Arabes avant l'Islamisme, etc. Paris, 1847, t. I, p. 6 s.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ibid. p. 9.

le peuple d'Amlîk ou les Amâlica (Amalécites de l'Ancien Testament), le peuple d'Ad ou les Adites, les peuples de Thamoud, de Tasm, de Djadîs, tous issus d'Aram et de Lud, fils de Sem, au dire de la majorité des historiens arabes ». ¹ Or, Aram, d'après l'Ancien Testament, est la personification des Sémites araméens. ² Les traditions antiques conservées par les historiens arabes témoignent donc de l'étroite unité d'origine et de vicissitudes, dans leurs premières expansions et migrations, des tribus sémitiques, quelque soit le nom sous lequel ces tribus fussent désignées: Araméens, Arabes, Hébreux, etc. On ne saurait affirmer plus péremptoirement l'origine unique de la race sémitique et le siège unique de sa résidence primitive, c'est à dire l'Arabie.

L'histoire des langues sémitiques confirme d'une manière éclatante les traditions que nous venons d'enregistrer. Elle établit tout d'abord la haute antiquité des branches araméenne, hébraïque et arabe du langage sémitique, et, au même temps, leur très étroite parenté. La relation qui les unit est telle qu'il est impossible d'acquérir la connaissance approfondie de l'une sans pénétrer du même coup dans l'intimité des autres, et qu'on ne saurait être aujourd'hui hébraïsant, sans être, dans une certaine mesure, arabisant, aramaïsant et même assyriologue. L'épigraphie sémitique a montré, par l'étude des inscriptions rapportées d'Arabie par Doughty, Huber, Euting, Halévy, etc., ces inscriptions venant du nord, du centre et du sud de la presqu'île,

<sup>1</sup> Ibid. p. 7.

<sup>\*</sup> Gen. X, 22.

que l'antique araméen et l'arabe archaïque se mélangent et fusionnent au point de ne pouvoir être distingués. Cette quasi-identification est telle que Renan¹ a pu dire que tout ce qui vient d'Arabie, en fait d'inscriptions, est araméen. » C'est la même conviction qu'exprimait, au XIV<sup>e</sup> siècle, l'historien arabe Aboulféda, lorsque, se plaçant au point de vue de la langue arabe, il écrivait: « Des fils de Sem, il y cut ensuite Aram, qui eut plusieurs fils. Et la langue des fils d'Aram était la langue arabe ».

Il résulte de l'ensemble des considérations que nous venons de présenter que l'Arabie a été le grand centre sémitique, d'où sont parties les émigrations successives des peuples de cette race, parmi lesquels se trouvaient les Benê-Israël.

DR. EDOUARD MONTET.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Histoire du peuple d'Israël, t. I, p. 10.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Historia anteislamica, cd. Fleischer, Lipsiae 1831, p. 16.

## POCHE PAROLE SUL MOVIMENTO RELIGIOSO DEL GIORNO

TRA

## I MUSULMANI DEL NORD DELL' INDIA

----

È naturale che, a causa della facilità di comunicazione tra noi e l'Oriente, la nostra letteratura, le scienze ed i nostri metodi di educazione si siano insinuati tra i popoli delle Indie, e la loro influenza abbia già scosso profondamente la mente musulmana.

Eppure questa nostra antica civiltà non finirà col distruggere il Maomettanismo, come ha distrutto tante idee ed istituzioni religiose dei popoli selvaggi. No, questo torrente d'idee e coltura europea che si è sparso sul popolo musulmano produrrà solo probabilmente un movimento analogo al Rinascimento nell' Europa, dal lato intellettuale e religioso. Finora i segni più apparenti di questo contatto sono superficiali nell' adottare che fanno gli orientali il nostro modo di vestire, le nostre abitudini sociali. In Europa abbiamo risentito la scossa delle loro più forti emozioni solamente quando han preso una forma reazionaria attiva in opposizione alla coltura europea; ma almeno in India non mancano segni che dimostrano apertamente l'attitudine che di-

viene sempre più tollerante verso il continente cristiano e la sua coltura.

Dopo i disastri della ribellione del 1857, e dopo aver perduto ogni speranza di ristabilire la dinastia dei Mughal, i Musulmani indiani si rassegnarono ad accettare la situazione; avendo compreso l'impossibilità di mettersi in opposizione col governo inglese, cominciarono a trovare e mettere in prominenza quegli articoli della loro religione che armonizzano colle nuove condizioni, e, a poco a poco, abbandonarono le idee belligere e intolleranti della teologia loro. Questo movimento di pensiero religioso, che osserviamo tra i Musulmani indiani, si farà probabilmente sentire nelle altre parti del mondo musulmano che stanno sotto l'influenza o sotto governo europeo, tosto che avran compreso l'inevitabilità di questa supremazia. Tale movimento tende, nel fatto, a dare all'Islam nuova forma in armonia col pensiero moderno e con la civiltà cristiana. L'apologista di questa scuola più conosciuto nell' Europa è Savvid Amīr 'Alī; ma siccome egli scrive in inglese, le sue opere sono conosciute meglio in Europa che tra i Musulmani indiani. Pel momento, voglio attirare la vostra attenzione sui due teologi che scrivono in volgare, ossia nella lingua hindostanica, e però influiscono tanto più sui pensieri dei loro correligionisti.

Il primo di questi è Sir Sayyid Ahmad Khān, la di cui morte privò l'anno scorso i Musulmani del loro capo per le riforme politiche e religiose. Dall'infanzia la mente di Sayyid Ahmad si volse alla teologia, e fino all'età di quarant'anni fu membro zelante della setta Wahhabī. Come Wahhabī si era già liberato delle dottrine ordinarie ortodosse delle antiche scuole; ma fu il

desiderio di presentare l'Islam in una forma possibile pel di d'oggi che lo spinse a lanciarsi sur una via affatto nuova e a prendere un corso proprio che rendesse l'Islam più immune dagli attacchi dei controversisti cristiani e più attrattivo per la giovane generazione dei Musulmani dell'India. I suoi lavori teologici sono dunque principalmente di carattere apologetico, e i suoi tentativi di ricostruzione sono deboli ed imperfetti. Tuttavia, mi proverò a indicare alcuni punti principali della sua teologia.

Il soprannome di نيجري cioè discepolo di natura, dato a lui e ai suoi seguaci, indica uno dei tratti caratteristici delle sue dottrine: l'universo è diretto da leggi naturali alle quali non v'è eccezione - chè il corso di natura è uniforme, - e qualsiasi dottrina teologica che è contro la scienza di natura, non può essere vera. Il Corano è la parola di Dio: — la natura è il lavoro di Dio; - e devono essere all'unisono, e l'uno spiegarsi in armonia con l'altro. Per cui egli nega i miracoli attribuiti a Muḥammad o a qualsiasi altro profeta dell' Islam. In conseguenza di questo suo rigetto de' miracoli egli fu costretto a dare una spiegazione razionale di quei versi del Corano che sono interpretati dai commentatori musulmani come alludenti a fatti miracolosi, e rigettò come non autentici tutti i Hadīth che affermano essersi operati miracoli. In tal guisa la vita di Muhammad è interamente svestita dal suo lato miracoloso; شف الصدر (lo spaccare del petto) e الراج (il viaggio di notte) sono rappresentati esser visioni. Lo spaccarsi della luna nelle parole

إِقْتُربَتِ ٱلسَّاءَةُ وَآنْشَقَ ٱلْقَمْرُ

è detto uno dei segni che precederanno l'avvicinarsi del di del giudizio; per cui è una profezia del futuro, e non si riferisce in alcun modo alla vita di Muhammad.

A questo modo egli spiega altri eventi e fatti miracolosi nel Corano. I miracoli di Mosè sono attribuiti a influenza magnetica, mentre dice che la traversata del Mar Rosso fu fatta in luogo guadabile a marea bassa, e che l'armata di Faraone fu sorpresa e distrutta dal ritornar della marea. La nascita miracolosa di Gesù è negata, facendolo divenire figlio di Giuseppe e di Maria. Così continua col rappresentare Hudhud in سورة الخرا والخرا الفال عنه الفال الفا

Come si è detto, una grande parte degli scritti di Sayyid Alimad furono ispirati dal desiderio di rendere l'Islam più accettabile ai giovani Musulmani indiani, che sotto l'influenza dell'educazione inglese erano in rivolta contro la strettezza e il bigottismo della teologia dei loro padri, e di mostrare la loro religione in accordo coi principî più umanitarii dell'Europa moderna.

Allo stesso tempo, egli cercò d'incoraggiare un'attitudine di mente amichevole verso i governanti cristiani che avevan preso il posto della dinastia Mughal. Non cessava mai di ripetere ai suoi correligionarì il verso

« E troverete sempre coloro che dicono 'Noi siamo cristiani', esser di cuore più presso a quei che han fede ».

In questo stesso spirito tollerante e nello stesso proposito di riconciliare i suoi correligionari col dominio cristiano, espose la dottrina del Gihad, spiegando che non giustifica guerra senza provocazione,—mantiene che India è che e non color e

È difficile dire fino a che punto le sue idee siano accettate dai suoi correligionari. Sayyid Aḥmad non tondo una setta speciale nè cercò di fare proseliti, e non rispose mai agli attacchi numerosi fatti alle sue opinioni teologiche. Ciò nonostante, la sua influenza si è allargata molto, specialmente tra i Musulmani della nuova scuola che hanno ricevuto educazione inglese, e tra quei Musulmani della vecchia scuola che combattono le credenze di fede rivali. E quello che è più importante della influenza immediata che i suoi scritti esercitano sulle menti dei Musulmani in questo momento, è la direzione che egli ha dato alle speculazioni teologiche e all'esegesi in India, animandole di un nuovo impulso, i cui effetti si manifestano con più e più forza nella letteratura di quel paese.

L'altro teologo indiano di cui desidero parlare è interamente differente. Mīrzā Ghulām Aḥmad, generalmente conosciuto sotto il nome di Mīrzā Qādiānī (dal villaggio di Qādiān nel Panjāb dove risiede), in opposizione a Sayyid Aḥmad Khān, è il fondatore di una nuova scuola con tendenze proselitistiche ed attiva propaganda. Tuttavia anche lui presenta l'Islam come religione preminente di pace e di pietà. Dice di essere

il Messia promesso, che si è manifestato in questo secolo, essendo il decimoquarto dopo Muhammad, come Gesù si manifestò il decimoquarto dopo Mosè. Afferma aver ricevuto la certezza della sua missione di Messia da rivelazione divina, e a rinforzare le sue pretese si paragona a Gesù in queste parole: « Come Gesù Cristo, che fu principe e profeta, menò vita umile e mansueta e diede al mondo il magnifico esempio di mansuetudine di cuore, io che sono di sangue reale e anche in questo rispetto somiglio a quel principe-profeta, sono stato elevato dal comando divino a predicare umiltà e mansuetudine al popolo che si è allontanato dalle leggi morali e dall'eccellenza spirituale. » Egli spiega che, come Gesù dichiarò Elia essere rincarnato in persona di Giovanni Battista, così il secondo avvento di Cristo è stato compito all'apparire di Mīrzā Ghulām Alimad. Egli dice la parola Messia significare persona collo stesso spirito e lo stesso carattere di Cristo. In conseguenza, ripudia completamente la dottrina maomettana di un Messia, che si unisca al Mahdi per combattere i miscredenti e ristabilire su questa terra il regno dei fedeli a forza d'armi, essendo interamente in opposizione al carattere di Gesù. Ei rigetta la maggior parte delle tradizioni sul Mahdi come falsificate, e probabilmente fabbricate al tempo degli Abbasidi e mantiene che le profezie autentiche relative al Mahdi ed al Messia si riferiscono ad una medesima persona. Così dice: « Iddio mi ha rivelato che io sono il Messia promesso, la lieta novella della cui venuta si trova nel Vecchio Testamento e nel Corano, e che io sono il Mahdi di cui parlan le tradizioni. Ho mostrato che il Mahdi ed il Messia sono due nomi differenti per la

141

stessa persona e si riferiscono alle due principali funzioni che deve eseguire. La mia missione non è quella della spada, ma quella dei segni celesti, ed il mio regno non è di questa terra, ma spirituale. Iddio mi ha comandato di chiamare gli uomini sulla sua via con dolcezza e mansuetudine ed umiltà. In questi tempi di tenebre io sono il lume che conduce gli nomini in salvo dal demonio. Egli ha accordato all'Islam a mezzo mio un nuovo periodo di vita nel suo aspetto morale e spirituale. » Nello spirito Mīrzā Qādiānī attacca con violenza la interpretazione popolare di Gihad nel senso di battersi colla spada contro gli infedeli. Meno che per una eccezione importante, il resto delle sue dottrine è in armonia con le dottrine musulmane comunemente accettate. Egli è continuamente occupato in dispute con Hindu e Cristiani, ed ha scritto una quantità di libri in difesa dell'Islam e sulla preeccellenza del Corano.

Ma nella sua Cristologia prende una via unica e propria; mantiene (in opposizione alla comune opinione maomettana) che Gesù fu egli stesso crocifisso sulla croce, ma che ne fu tolto vivo e le sue ferite furono chiuse, curate a mezzo di un unguento preparato dai suoi discepoli, un unguento che si trova menzionato frequentemente in lavori medici arabici col nome di مرهم عبسي. Dopo esser scappato dalla tomba con l'aiuto di Ponzio Pilato, fuggi in Kashmir, dove predicò ai discendenti degli Ebrei, che si erano stabiliti in quel paese dopo la cattività di Babilonia. Morì all'età di 120 anni e fu seppellito nella città di Srinagar, dove la sua tomba è ancora visibile. Questa tomba è detta dalla tradizione esser la

tomba di un certo Yūz Asaf, un principe e profeta che venne da una lontana contrada circa 18 o 19 secoli fa. Questa identificazione Mīrzā Qādiānī dice aver ricevuto da rivelazione divina. L'asserzione che Gesù non morì sulla croce è sostenuta da uno studio elaborato della narrazione dei vangeli sulla crocifissione e la sepoltura di Cristo, e da argomenti presi dal Corano e dai Ḥadīth. Per esempio, egli interpreta il verso

come significante, « Essi (i Giudei) non lo uccisero, nè finirono di ucciderlo sulla croce ed essi erano in dubbio su di lui, » ossia, nella confusione causata dal terremoto e l'oscurità al momento della crocifissione, i Giudei lasciarono Gesù sulla croce senza essersi potuti assicurare se fosse morto.

Come si è detto più indietro, Mīrzā Qādiānī è il fondatore di una nuova setta, ed ha molti seguaci che aumentano considerabilmente, in ispecie nel Panjāb. Attrae molti coi suoi miracoli di guarigione e le sue profezie, alle quali ha ricorso in sostegno alle sue pretese messianiche. Ma il ricordarle è fuori luogo in questo discorso, il cui scopo è soltanto di mostrare alcune delle linee principali tra le quali si muovono le speculazioni teologiche tra i Musulmani nelle Indie.

T. W. ARNOLD.

## DE L'ACTIVITÉ LITTÉRAIRE CHEZ LES ARABES

Il n'entre point dans le cadre de ces pages de tracer un tableau de la littérature arabe, de ce vaste et grandiose mouvement d'idées, de connaissances, de productions intellectuelles qui honorent la pensée humaine, ni de montrer comment les Arabes, élargissant le domaine de la science grecque, furent le lien fécond et lumineux qui rattache la civilisation antique à la civilisation moderne. Mon but est plus modeste. Je voudrais seulement, en quelques notes rapides, donner un aperçu de l'activité littéraire des Arabes, qui s'est exercée dans toutes les branches du savoir et qui a laissé d'innombrables et splendides témoignages de la culture supérieure de ce peuple et de sa riche imagination.

Ceux qui ont fait de cette littérature l'objet d'une attention sérieuse, ceux qui — sans parler des bibliothèques d'Europe — ont eu la rare occasion de se rendre compte de l'énorme quantités d'ouvrages inédits conservés dans les grandes bibliothèques d'Orient peuvent apprécier l'infatigable ardeur, les profondes recherches, la somme immense de labeur et de talent que les Arabes

ont apportée à l'étude des sciences et des lettres. Ce fut pendant de longs siècles une production incessante, d'une infinie variété de sujets, absorbant des milliers d'existences vouées au travail, et dont l'ensemble confond jusqu'aux esprits les plus portés à exalter les mérites des Arabes. Et que d'ouvrages détruits par l'eau ou par le feu parmi lesquels des œuvres remarquables à divers titres dont il ne reste plus trace nulle part et dont les lettres arabes aussi bien que l'histoire et la littérature générale déploreront toujours la perte. Lorsque les Mongols entrèrent à Bagdad en conquérants - et en barbares - ils jetèrent, au dire des chroniqueurs, de tels monceaux de livres dans le Tigre, que le cours du fleuve en fut obstrué et qu'une espèce de pont se forma sur lequel on passait d'une rive à l'autre! Dans les capitales du monde musulman, Bagdad, Samarkand, Damas, le Caire, Cordoue, Fez et autres, les Khalifes et les princes, protecteurs et amateurs des lettres, souvent poètes et écrivains eux-mêmes, avaient réuni des collections de manuscrits dont quelques unes contenaient des centaines de mille volumes. L'historien Ibn-as-Saï raconte que quand le Khalife abasside Mostanse fonda l'école qui portait son nom, il y fit transporter deux cent-quatre vingt-dix charges de livres rares et précieux sans compter d'autres livres de moindre valeur.

Lorsque l'emir Samanide Neub-ibn-Mansour, manda auprès de lui As-Sahib-ibn Abbad pour lui confier le vizirat, cet homme illustre déclina l'offre, pourtant si flatteuse, de l'émir, en alléguant, entre autres excuses, qu'il ne pouvait se séparer de sa bibliothèque dont le transport exigeait quatre cents chameaux! Et c'était un simple personnage qui possédait une telle bibliothèque! Que penser, par suite, de celles des Khalifes, des Sultans, des Emirs, des vizirs, des savants, des dépôts, des mosquées et autres collections publiques!

Pendant tout le moyen-âge et même longtemps après, les Arabes furent les plus grands ouvriers de la plume, la nation la plus intellectuelle de la terre. Ils ont marqué au coin du génie nombre d'œuvres supérieures, et leur intelligence, leurs aptitudes se sont manifestées avec une fécondité incroyable dans tous les genres scientifiques et littéraires: théologie et jurisprudence, philosophie spéculative et expérimentale, sciences physiques et mathématiques, géographie et récits de voyage, leur langue — une véritable science — l'érudition, la critique et l'histoire, la poésie, l'épopée et ces contes populaires, universellement célèbres, merveilles d'esprit, de grâce et de couleur, un des plus magnifiques chefs-d'œuvre de cette opulente littérature.

Quand on consulte aujourd'hui les catalogues des bibliothèques de Constantinople on est surpris de voir que les productions arabes connues jusqu'à présent, si nombreuses qu'elles soient, ne représentent qu'une faible partie de celles, encore inédites, que le temps a épargnées. Bien des fois, dans ces riches dépôts de manuscrits, je laissais les thèmes plus ou moin classiques, si fréquemment traités par les écrivains arabes, pour chercher un ordre de conception qui, pensais—je, devait leur être peu familier ou même étranger. Et j'étais émerveillé d'y découvrir une foule de livres, plus ou moins volumineux, d'auteurs différents sur ces matières, ou je mettais en donte leurs facultés et leurs connaissances!

Quand on veut parler de cette littérature, on doit s'y entendre et ne point ressembler à l'enfant qui prend l'horizon pour les bornes du monde. Derrière cet horizon il v a encore des montagnes et des vallées, des plaines, des fleuves, des mers. Et lorsque l'enfant grandira, lorsqu'il quittera son horizon, il s'apercevra que le spectacle qui frappait ses regards n'était qu'un point imperceptible du vaste univers et que son imagination le trompait d'une étrange manière. Tel est le cas de bien des gens, prétendus connaisseurs, qui accusent la littérature arabe de pauvreté, en parlent avec dédain, et se font, en somme, juges de ce qu'ils ignorent. S'ils se donnaient la peine de rechercher les titres intellectuels des Arabes, ils changeraient sans doute de langage, et leur admiration proclamerait que ce peuple a bien mérité de la civilisation.

Les savants d'Europe, historiens et orientalistes, ont rendu justice au rôle utile et fécond de la littérature arabe, qui leur doit, du reste, une grande partie de sa diffusion, et tant de travaux et d'interprétations remarquables. M. Sédillot, dans son excellente « Histoire des Arabes », citant le célèbre As-Syouthi, fait remarquer que cet écrivain composa plus de livres que beaucoup de personnes n'en ont lu dans le cours de leur vie. Le nombre de ces écrits s'élève, en effet, à plus de quatre cents. Mais à la suite des savants, des écrivains et des poètes vient le flot des commentateurs. Il n'est pas d'ouvrages importants, pas de recueils de verses célèbres qui n'aient été l'objet d'un ou de plusieurs commentaires. On en compte quarante pour le « Divan » de Moténabbi l'illustre poète; trente pour le « Tashil » d'Ibn-Malik, autant pour le « Kitab »

le grand traité grammatical de Sibaoueih. Mais il serait long et fastidieux de s'étendre sur ce sujet.

Beaucoup d'ouvrages arabes égalent en étendue les plus volumineuses publications de notre époque. Combien de leurs productions dépassent quarante volumes! Le « Kitab-al-Idah » d'Abou-Ali-al-Farisi a été amplifié et complété en trente volumes par le Cheikh Djorjani, et en quarante trois par Ibn-Dahan. L' « Histoire d'Alep » par Ibn-al-Adim est en quarante volumes, et la célèbre « Histoire de Damas » d'Ibn-Assakir en quatre-vingt volumes. On se disait entre lettrés, qu'Ibn Assakir avait dû se mettre à la composition de cette chronique dès l'âge de raison, une existence entière suffisant à peine à ce travail colossal.

Ibn-as-Sabaki, parlant dans ses « Tabakat » de la compilation historique non moins célèbre d'Ibn Djarir Tabari, raconte que ce dernier dit un jour à ses amis, des collaborateurs: « Que pensez vous d'une « Histoire du monde depuis Adam jusqu'à nos jours? » « De quelle envergure serait-elle? demandèrent-ils à leur tour. Il répondit « De trente mille feuillets. » Ses amis lui firent alors observer que leurs existences seraient consumées avant l'achèvement d'une telle entreprise. Tabari soupira: Nous sommes à Dieu et nous retournerons à Lui! Les énergies sont mortes! » Et il abrégea son Histoire. On doit aussi à cet infatigable auteur un Commentaire du Coran, très volumineux, qu'il dût raccourcir de même pour en faciliter l'étude aux tolbas qui fréquentaient ses cours. Dans cette catégorie de compilations on peut encore citer le livre d'Aboul-Ola Ma'arri intitulé « Le tronc et les rameaux » en douze cents cahiers. Quelqu'un rapporte en avoir vu le centunième volume. Enfin Ibn-Akil Al-Hanbali a composé un ouvrage en huit cents volumes. C'est, il semble bien, le plus vaste recueil de la littérature arabe.

Abou-Bekr Kazi a écrit plus de cent ouvrages. Ibn Khallikan, dans la biographie d'Ibn Soraïdj le shaféïte, dit que cet écrivain a produit environ quatrecent ouvrages. L'imam Al-Baïhaki a compilé sur le « Hadith » plus de mille cahiers. Ibn-al-Khatib, auteur d'une célèbre « Histoire de Bagdad », a composé plus de soixante ouvrages. Aboul-Houssaïn Ar-Rawandi en a écrit cent quatorze et l'illustre savant Ibn-Sina près de cent. Dans la biographie de l'Emir Jzz et-Molk-al-Masbahi l'égyptien, Ibn Khallican raconte également qu'on doit à ce personnage une Histoire générale en treize mille feuillets. Il cite également de lui une douzaine de compilations de mille ou deux mille feuillets chacune. S'il fallait énumérer ici les ouvrages des illustres écrivains musulmans tels que Abou-Nasr Farabi, Fakhr-ed-Din Razi, Gazzali, Zamakchari, cette nomenclature nous entraînerait trop loin. Les bibliothèques, les dictionnaires biographiques fournissent à qui voudrait les consulter à cet égard les plus amples et les plus surprenantes révélations.

Au reste, ce qui a réveillé mes souvenirs et m'a incité à tracer ces pages, c'est la visite que j'ai faite en dernier lieu à la bibliothèque dite de Malik-Daher à Damas, riche dépôt de manuscrits, formé il y a quelques années seulement et peu exploré jusqu'ici. J'y ai parcouru un très important recueil intitulé « Al-Kawakib-ad-Deurriah » (les Astres etincelants) d'Aboul-Hassan-Ali- Ibn al-Houssaïn-al Hanbali, disciple de l'imam Ibn Taïmiah. Il traite de toutes les connais-

sances et, pour l'étendue des matières, peut-être comparé à une encyclopédie moderne. Mais les sujets n'y sont pas rangés par ordre alphabétique. La bibliothèque « Malik-Daher » n'en contient que quarante tomes. Il paraît que cette énorme compilation en comptait cent vingt ou même davantage, car on en a rétrouvé le cent-vingtième. Elle date de l'année 830 de l'hégire, et plusieurs écrivains y ont collaboré. Enfin chaque volume est de 35 cahiers environ, soit 700 pages, grand format. Cet ouvrage si considerable n'est cependant pas mentionné dans le recueil bibliographique « Kaschf-az-Zonoun » de Hadji-Khalfa. Mais cette omission, entre tant d'autres, n'est pas pour étonner. Hadji-Khalfa n'a connu et n'a cité qu'une faible partie des richesses littéraires arabes, que plusieurs recueils de l'étendue du sien ne suffiraient pas à énumérer simplement. Le temps et la main des hommes ont anéanti une notable fraction, non la moins précieuse, nous le répétons, des productions de l'esprit arabe. Une grande partie de ce qui reste est dispersée ou inaccessible aux chercheurs et aux savants. Seule l'imagination pourrait évoquer l'ensemble grandiose, infiniment vaste de la littérature dont les Musulmans arabes revendiquent les mérites et la gloire.

Je voudrais terminer par un vœu, que je prends la liberté de soumettre à la bienveillante attention de cette illustre assemblée qui représente l'orientalisme dans sa science la plus haute et la plus compétente. Les bibliothèques de Constantinople renferment les monuments les plus précieux de la langue arabe, car les Sultans ottomans, qui ont conquis la plupart des pays musulmans, prenaient soin de faire transporter dans

leur capitale les manuscrits trouvés dans les villes qui se soumettaient à leurs armes. Je pense que ce serait rendre un grand service à la littérature arabe et à l'orientalisme en général que de rendre à la lumière les œuvres inédites les plus remarquables conservées dans les bibliothèques de Constantinople. Ces collections sont au nombre de quarante-trois environ, contenant plus de quatre-vingt mille volumes. Si la liberalité de quelques protecteurs des lettres en Europe s'intéressait à ce projet, pour les capitaux nécessaires, un comité de savants orientalistes et autres, serait constitué avec mission de consulter les manuscrits en question et d'en publier ce qui offrirait le plus de nouveauté et d'utilité, aussi bien sous le rapport des connaissances générales. qu'au point de vue de la langue et de la littérature arabes. Il v a là des manifestations insoupconnées du génie oriental dont le succès auprès du public lettré européen semble assuré. L'accueil que ces publications trouveront dans le monde musulman sera non moins favorable. Avec le résultat moral, ce succès garantirait le résultat matériel de l'entreprise.

Septembre 1899.

EMIR CHÉKIB ARSLAN.



## SUL CULTO DEI SANTI NEL MAROCCO

-WASHINET VINC

Nel Marocco i santi si chiamano weli o baraka; un santo morto è chiamato sijid o saleh. La santità è ereditaria fino ad un certo punto nelle famiglie degli shurfa e dei mrabțin. Gli shurfa (sceriffi) sono discendenti di Maometto; i mrabtin, la nobiltà religiosa dei Berberi, non hanno grande importanza, nelle parti arabe del Marocco, ove sono considerati come gli schiavi degli shurfa. Non si deve mica credere però che ogni sceriffo od ogni mrabut sia un santo. È vero che uno sceriffo è sempre considerato con una certa riverenza; rivolgendogli la parola, si dice sidi o mulai, « mio padrone. » Può viaggiare dovunque gli piaccia, e riceve dappertutto da mangiare per niente. Va sempre sicuro, e non c'è caso che lo si lasci soffrir la fame. Gode l'immunità di esser maledetto nella maniera ordinaria dei Mori, perchè il maledire gli antenati d'uno sceriffo si considera un affronto contro il profeta stesso. Batti uno sceriffo, dicono i Mori, ma non maledirlo; se lo fai, ti sarà tagliata la lingua. Uno sceriffo è liberato dal castigo in molti casi, in cui un altr'uomo sarebbe messo

in prigione o severamente bastonato, e se è punito, la sua qualità di sceriffo gli fa mitigare la punizione, perchè è sempre probabile che uno sceriffo abbia fra i proprî antenati qualche potente santo rivendicatore. Infatti, il rispetto che si porta ad uno sceriffo dipende grandemente dalla fama dei suoi antenati. Con tutto ciò non sempre i discendenti dei santi, per famosi che questi siano, sono santi essi pure. Per dare un esempio a me più familiare, il mio compagno, Sceriffo 'Abd es-Salam el-Bakali è senza dubbio un oggetto di grande venerazione nel suo villaggio nativo, Beni Hlu in Angora. Alla mia visita, che feci lì insieme con lui, il popolo gli baciò i vestimenti, chiedendogli la benedizione. Però neppure là è considerato santo nel senso proprio della parola, nè era considerato tale suo padre. Ma il nonno Sidi el-Husni è venerato come un gran santo. La casa in Tangeri ove questi è sepolto, è una zawia, casa di santo, nella quale non mi è stato mai permesso di entrare, sebbene il mio amico vi abiti con la madre. Si può dire però che i discendenti dei santi hanno sempre una maggior forza spirituale degli altri uomini, perchè hanno più grande speranza di vedere adempiti i desiderî invocando i proprî santi antenati. Ma ciò non li fa santi. Un weli è uno che può fare da intercessore presso Dio o che ha il potere di far miracoli. Sono relativamente pochi gli shurfa che possono pretendere una tale distinzione.

Ci sono santi che non sono nè shurfa nè mrabțin. Una devozione straordinaria può elevare un uomo alla dignità di santo. Quelli che oltrepassano il numero di preghiere e digiuni prescritti dalla religione maomettana, sono generalmente considerati più o meno santi.

Fra i santi si contano anche quei campioni dell' Islamismo che, si dice, hanno scacciato i Cristiani dal paese, i cosiddetti *Muýahedin*, le cui sante tombe si trovano lungo la costa, nei luoghi ove i Mori hanno combattuto coi Portoghesi.

D'altra parte, le alte qualità morali non fanno santo un uomo, e neppure sono necessarie in un santo. Anzi, la condotta d'un santo può esser cattivissima, qualche volta proprio licenziosa. Si trova più o meno fuori dei limiti ordinarî degli obblighi morali, e fino i suoi vizî possono aumentare la sua santità, magari anche esserne la causa. Ho sentito parlare d'uno sceriffo della famiglia di Mulai 'Abd es-Salam, tuttora vivente, il quale è stato un gran bandito ed è ancora un briacone, ma che nondimeno vien considerato come un santo. Ha la facoltà miracolosa di predire il futuro e guarire malati, ed è quasi sempre ubriaco. Una parte dei santi moreschi è reclutata fra i pazzi e gl'idioti. I pazzi pericolosi per la sicurezza generale vengono rinchiusi in el-morstan, una prigione per i matti rabbiosi, mentre gl' innocui sono riveriti come baraka. Non sono tenuti responsabili delle assurdità che commettono. Durante il mio soggiorno a Fez vi era una donna che soleva passeggiare per le strade quasi perfettamente nuda, ed a Tetuan vidi un pazzo mangiar pane pubblicamente nel mese di Ramadan, in pieno giorno, peccato per il quale ciascuno all'infuori d'un santo sarebbe stato punito severissimamente.

La caratteristica d'un weli è la forza miracolosa conferitagli come un favore da Dio. Questa forza si manifesta sotto forme varie e diverse. Ci sono santi che possono muoversi da un luogo ad un altro in modo con-

trario alle leggi ordinarie della natura. Si dice che il defunto sceriffo di Wazan andò una volta da Gibilterra a Tangeri passando lo stretto a cavallo. Mulai 'Abd el-Kader, il gran santo, aveva volato per tutto il mondo; Mulai Ibrahim, coll'epiteto et-tair eq-qbel, l'uccello della montagna, aveva anch' egli la facoltà di volare. E Sidi 'Allah el-Hag, la cui tomba si trova presso esh-Shawen e il quale è tenuto in grande riverenza dal popolo delle vicinanze, volò una volta alla Mecca. Oltre a ciò ci sono esempî di santi che hanno trasferito altri uomini a quel luogo santo. Mulai 'Abd el-Kader, zoppo e vestito di panni sudici, con in mano un bastone, andò una volta fuori le mura della città di Fez. Vide quivi un uomo che sedeva in terra e piangeva, e gli domandò perchè era così triste. L'uomo rispose che il Basha, cioè il governatore, l'aveva punito, perchè un cattivo, desideroso di rapirgli la moglie, l'aveva accusato falsamente dicendo al Basha che si era vantato di poter andare alla Mecca in un giorno. All' udire ciò 'Abd el-Kader dette all'uomo dei denari per comprare a Fez un pane ancora caldo. Questi andò in città e ritornò portando seco un pane bollente. Allora Mulai 'Abd el-Kader gli disse di metterglisi a cavalcioni sulla nuca e di chiudere gli occhi; l'uomo obbedì, e poco dopo, aprendo gli occhi, si accorse di essere alla Mecca col pane sempre caldo. Il santo lo pregò di andare a trovare delle persone di Fez e di mostrar loro il pane ancora caldo. Queste allora crederono quel che egli raccontava del proprio viaggio miracoloso e ne scrissero lettere ai loro amici a Fez. L'uomo le prese e, messosi un'altra volta sulla nuca del santo, fu ricondotto subitamente alla propria città, ove il popolo, dopo aver letto le lettere, fu persuaso

del miracolo, e il mentitore venne punito severamento dal Basha.

Si raccontano tante storie della trasformazione dei santi. L'ultimo sceriffo di Wazan, che mori solamente pochi anni fa, era una volta a pranzo in una casa di Parigi. Mentre i suoi commensali cominciavano a fare cattive osservazioni su di lui, ad un tratto si trasformò in un leone. Quando Sidi el-Ḥusni el-Baḥali andò a fare una visita al Sultano e gli dette la mano, questa fu trasformata nella zampa d'un leone. Sembra siavi una connessione intrinseca fra un santo e questo animale, perchè un santo è anche qualche volta chiamato es-sb'a, che vuol dire leone.

Molti altri miracoli sono attribuiti a certi santi. Un santo può vedere dietro a sè senza voltarsi, può vedere ogni cosa: i sette cieli, le sette terre ed i sette mari. Pochi anni fa, quando Tangeri fu invaso da una moltitudine di locuste, il popolo ne portò una allo sceriffo di Wazan. Egli le sputò in bocca, e gl'indigeni crederono che ciò dovesse scacciare tutto quel flagello. I Mori dicono che Mulai 'Abd el-Kader si resse su di una gamba per quarant' anni, pregando Dio. Du l-Kurnajen che era considerato un profeta avanti Maometto e che, dicevano, aveva vissuto duecento anni, fendè la montagna che una volta univa il Marocco con la Spagna. Un santo che apparteneva alla famiglia Bakali poteva trarre acqua dalla terra, semplicemente scavandovi un buco con la mano. L' idea di poter trarre acqua dalla terra col far entrare una canna nel suolo è la base del racconto seguente.

Due uomini andarono una volta a Sahara spacciandosi per santi della famiglia di Mulai 'Abd el-Kader. Per guadagnare denari s'ingegnavano a curare i malati, ma non avevano buon successo ed il popolo prese in sospetto la loro santità. Allora uno di questi falsi santi trovò una maniera di scampo. Prese un otre, l'empi di acqua e lo nascose sotto terra; poi tutti e due gli uomini si misero a ballare li sopra per attrarre l'attenzione della gente.

Quando si videro circondati da una gran folla, uno di essi con un bastone fece un buco nella terra; l'otre si ruppe, e l'acqua schizzò fuori. Allora il popolo si convinse che erano santi. La storia però non finisce qui. La nuova sorgente è rimasta per sempre in quel luogo, perchè Mulai 'Abd el-Kader aiutò gl' ingannatori. Esso aiuta tutti quelli che l' invocano, anche quelli che dicono una bugia. È esh-shely el-kiddabin, il santo protettore dei bugiardi.

Un altro miracolo, che voglio raccontare, si fa ancora continuatamente. Nella tribù Beni 'Arus c'è una casa santa, a cui è annesso un gran pezzo di terra, e questa appartiene a Sidi Heddi. I suoi clienti vivono li, e la casa santa è visitata da moltissime persone. Il mḥaddam o soprintendente della casa santa è un santo anch'egli. Con un piatto di suksu può dare da mangiare ad un gran numero di persone. Porta il piatto in una stanza piccina, e, quando lo riporta, il suksu per un miracolo s'è aumentato fino alla quantità necessaria per soddisfare tutti.

I santi possono predire il futuro e sanno quel che accade in altri luoghi. Sidi 'Abd er-Raḥman el Migdub sapeva tutto ciò che avveniva sulla terra e nel cielo, e prediceva anche, fra le altre cose, che il Marocco un giorno sarebbe cristiano, benchè ai tempi

suoi non ci fossero cristiani nel suo paese. La sua profezia non s'è ancora avverata, ma i Mori non dubitano che s'adempirà in avvenire.

Una cosa comunissima è che un Moro, il quale desidera di sapere qualche cosa in riguardo al suo futuro, va da un idiota o da un pazzo, perchè i Mori credono che Dio abbia ritenuto nel cielo la ragione di simili persone mentre i loro corpi sono sulla terra, e che quando gl'idioti o i pazzi parlano, Dio abbia permesso che la loro ragione ritorni a loro per un po'. Quindi si debbono tesoreggiare le loro parole come quelle di persone ispirate. Quando il mio compagno una volta aveva qualche dispiacere a Tetuan, suo fratello in Tangeri, che è considerato baraka o santo, mostrò nella sua condotta di saperne qualche cosa, benchè non ne parlasse a nessuno. Così mi raccontarono amici Mori a Tangeri.

Il miracolo più comune ed anche più lucrativo che possano fare i santi è di curare i malati. I santi shurfa (sceriffi) sono prima di tutto dottori. Il santo preme con la mano la fronte del malato, prega per la sua salute, e poi, dopo aver levato la mano, gli sputa tre volte in fronte. Prima che tutto questo sia fatto però il malato deve pagare un derham, cioè quattro centesimi, il solito onorario, il quale anche la gente più povera è obbligata a pagare. Si considera questo pagamento quasi come un atto d'incantesimo essenziale per la cura.

Molte persone danno di più, e se il malato guarisce ed egli e la sua famiglia son ricchi, fanno spesso un bel regalo al santo.

Un santo può operare miracoli, perchè Iddio gli

ha dato un potere speciale per farli. È un prediletto di Dio, e le sue preghiere sono efficacissime; per la qual cosa molti lo pregano d'intercedere per loro presso Dio in casi di carestia, di malattie, di siccità o pel desiderio di prole, ecc. Quando egli benedice la raccolta o il cibo, si può sempre sperare in un buon resultato. D'altra parte, bisogna aver cura di non destare il dispiacere d'un santo. Lalla 'Awish, sherifa a Tangeri, ancora vivente, aveva uno schiavo che fu messo in prigione dall'autorità. La santa andò dal califfo pregandolo di render la libertà allo schiavo; ma quegli rifiutò, ed allora essa pregò Dio di mandargli una grave malattia, e Iddio l'esaudi. Il resultato fu che il califfo dovè andare alla sorgente di Mulai Ja'kub per guarire. Si dice ch'egli, dopo, credè nella santa. Una storia simile si racconta di Sidi el-'Azri, della famiglia di Mulai 'Abd es-Salam. Questo santo un giorno andò al mercato delle frutta a Tangeri e domandò ad uno dei venditori se voleva regalargli un po' di frutta. Avendo avuto una risposta negativa, il santo se n'andò implorando Dio perchè bruciasse tutto il mercato, e subito Iddio esaudi la sua preghiera. Questo accadde pochi anni fa. Il santo vive ancora, e ogni volta che entra in una bottega chiedendo qualche cosa gliela regalano subito. La casa in cui vive un santo è un rifugio sicuro. In tempi di guerra il popolo di Beni H'lu in Angora era solito di portare i proprî oggetti di valore alla casa di Sidi el-Ḥusni, e nessuno osava toccarli in quel luogo.

Il contatto con un santo o con qualche cosa appartenente a lui o anche la sola sua presenza è capace di produrre un miracolò. Nel monte di Mulai 'Abd

es-Salam si vede l'orma del piede del santo. Se Sidi 'Abd el-Hadi premeva la mano contro un sasso, vi lasciava l'impronta delle sue cinque dita; e quando uno sceriffo beve del vino, questo si cambia in latte od in miele appena gli tocca le labbra. Ed una volta che alcuni cristiani per provare la sua santità cercavano d'indurre il defunto sceriffo di Wazan a mangiare un po' di maiale, ogni pezzettino di maiale che avevano mescolato col suksu offertogli si trasformava in un maialino, quando lo sceriffo scopriva il vassoio. Vicino alla casa santa di Sidi 'Allah el-Hag' è un albero che comincia a ballare; quindi gli shurfa (sceriffi) ballano intorno ad esso, ed i suoi movimenti somigliano quelli degli uomini.

Non si deve credere che il contatto con un santo o con qualche cosa appartenente a lui dipenda sempre dalla volontà del santo, desiderando di essere benefico. È buono per la salute bevere l'acqua in cui si lava, ed il baciargli la mano od il vestito ha un'influenza benefica; e un pezzo del suo abito o del legno della cassa in cui lo portano alla tomba è molto ricercato. Il legno è baraka, e col bruciarne un pezzettino uno che abbia il mal di testa può scacciare il dolore. (Il popolo bacia perfino il cavallo su cui il Sultano è andato, perchè il Sultano del Marocco è sempre venerato come un santo).

Ci si rivolge ai santi anche per ottenere che piova, ma le loro preghiere non sono sempre considerate abbastanza efficaci. In tempi di gran siccità gli sceritì od altri uomini sacri son condotti al mare e messi nell'acqua, e se fanno resistenza, le mani sono senz'altro legate loro sul dorso. Poi si riportano in città, ove an-

cora una volta per la strada vengono bagnati d'acqua. Il mio amico un giorno andò al villaggio di suo zio insieme con sua madre e sua sorella, la quale è considerata come baraka. Siccome allora era molto desiderabile per la raccolta che piovesse, gli abitanti del villaggio versarono acqua addosso alla giovane donna, e poco dopo cominciò a piovere.

La forza miracolosa d'un santo non cessa con la sua morte, anzi aumenta. Il popolo dice che un santo, propriamente parlando, non muore mai. Dorme soltanto, e la sua tomba o il luogo ove dorme diviene un posto santo che si chiama sijid. Molte di queste tombe hanno una specie di cupola a cui si dà il nome di kobba. Non solamente la tomba d'un santo però, ma anche i posti visitati da lui si venerano, e sopra di essi molte volte si erigono case sante o zawiats, le cui dimensioni possono variare infinitamente. Ci sono zaviats troppo piccole per contenere un uomo, ce ne sono altre che s'adoprano come moschee. Molto spesso nient'altro che un mucchio di sassi dimostra il luogo ove un santo è stato seduto, e quello si chiama rawda, nome che si dà pure al mucchio di sassi che indica il primo posto da dove il viaggiatore può vedere una casa santa.

Si deve osservare che il luogo ove hanno eretto una casa santa si crede sempre debba essere stato in contatto materiale col santo. Ciò può sembrare strano. Quasi tutte le città del Marocco hanno zawiats che sono dedicate ai diversi santi protettori delle congregazioni religiose: Sidi Mhammed Ben 'Aisa, il santo degli 'Aisawa, sepolto in Meknes; Sidi 'Ali Ben Ḥamdush, il santo dei Ḥamadsha, sepolto a Zörhun; Mulai Themi

il santo dei Thuhama, sepolto a Wazan; Mulai 'Abd el-Kader, il santo dei Gillala, sepolto a Bagdad; Mulai el-'Asbi, il santo dei Derkawa, sepolto a Mogador; Sidi Ahmed Ben Naṣar, il santo protettore degli scrivani, sepolto nel Dra. Si crede davvero che questi santi abbiano visitato tutte le città e che abbiano seduto nei posti ove le loro zawjat si trovano.

Un sijid od una zawia sono luoghi sacri a cui nessuno può avvicinarsi senza avere certe qualificazioni. Nel Marocco è proibito ai Cristiani il visitarli, e a Fez intere strade, a causa della loro vicinanza alla tomba di qualche santo grande, sono chiuse ai miscredenti. Si racconta che un Moro una volta portò un cristiano con sè alle zawia di Mulai 'Abd es-Salam. Dopo il suo ritorno la casa gli fu bruciata nella notte, ed egli e la sua famiglia perirono fra le fiamme. Questo incendio era la vendetta del santo. Niente però accadde al cristiano, Vicino a Tetuan, poco tempo fa, una comitiva di touristes alzarono le loro tende presso le tombe di Mugahedin, benchè fossero stati avvertiti di non farlo. Nella notte si alzò una tempesta che fece gran guasto fra le tende. Sulla costa atlantica del Marocco si trovano sadats i quali son pericolosi per i vapori che vi passano davanti. Sidi Kasem, la cui tomba non è lontana dal Capo Spartel, fa naufragare un bastimento tutti gli anni. Mulai Buselham, parimente, la cui tomba si trova sulla costa meridionale di Laraiche, si arrabbia quando un bastimento si avvicina troppo al suo sijid. Ma in certe circostanze il santo è pericoloso anche per il maomettano. Quello che visita un sijid od una zawia in istato d'immondezza sessuale, sarà punito con una malattia venerea. Soltanto il mkaddam può avvicinarsi

alla tomba di Sidi Heddi, ma neppur egli può entrare nel recinto della tomba di Mulai 'Abd es-Salam, la quale non ha una porta, poichè dispiacerebbe al santo, se qualcuno si avvicinasse alla sua tomba. Una volta un uomo saltò di là del muro e baciò la tomba, ma quest'atto fu per lui funesto; nel lasciare la tomba, egli fu ucciso da una palla sparata non si sa da chi, sebbene si creda che l' uccisore sia stato il santo stesso. Andando una volta il Sultano a visitare il sijid del medesimo gran santo, il suo cavallo si fermò a qualche distanza di là, e siccome non c'era verso di spingerlo più oltre, il Sultano dovè continuare a piedi. È anche necessario che i visitatori si levino le scarpe in tempo.

Gerti atti si considerano abominevoli se commessi in una zawia o presso un sijid, come, per esempio, l'insudiciare questi posti, l'impossessarsi di qualche cosa appartenente al luogo, o l'arrestare persone che vi si fossero rifugiate. La casa di Sidi el-Husni in Beni Hlu, che tè ancora considerata come una zavia sebbene tutta in rovine, fu una volta assalita dai nemici di un' altra tribù, i quali, dopo aver bruciato le altre case del villaggio, tentarono di bruciare anche questa; ma i fiammiferi non presero fuoco. Allora stondarono la porta ed entrarono nella casa; però nell'aprire una cassetta, la trovarono piena di api che ne uscirono e li punsero. Quasi sempre nelle vicinanze di ogni sijid in campagna crescono alberi, ed ovunque si vede un boschetto nel Marocco, si può esser press' a poco sicuri che ricinge la tomba d'un santo. Quegli alberi sono considerati sacri, e nessuno potrebbe danneggiarli impunemente. Mi hanno raccontato d'un uomo il quale, per aver tagliato un bastone d'un albero simile, fu ad

un tratto paralizzato. Presso la casa antica di Sidi el-Husni in Beni Hlu c'è un grande ulivo, sotto cui il santo soleva sedere. Una volta qualcuno ne staccò un ramo che diede a mangiare al suo bue, ma l'animale ne mori, Io stesso sono stato seduto sotto quell'albero, invitato a farlo dal mio amico, nipote del gran santo, ma gli abitanti del villaggio, sebbene non vogliano mischiarsi in quel che fa il loro prediletto, trovarono sconsiderato accordare un tale privilegio ad un miscredente. Perfino le pietre della casa rovinata sono tala. e se qualcheduno le usasse per la fabbricazione d'una casa, questa cascherebbe senza dubbio. Nello stesso villaggio è un altro albero che non appartiene al recinto del santo, ma sotto il quale egli soleva sedere; ed anche quello è sacro. Cresce sull'orlo della strada ed è un grand' impiccio per i cavalcatori, poichè non è permesso tagliarne i rami, i quali pendono molto in basso. Fra Laraiche ed il villaggio el-Hamis, presso la Kobba di Sidi el-Hairi si trova un sacro sughero che il popolo suole baciare e su cui appendono strisce di panno. Il tagliarne un ramoscello sarebbe un abominio.

I sadats e le záwiats del Marocco sono asili; un uomo che vi si rifugia sta sotto la protezione del santo, qualunque sia il suo delitto. Certe case sante sono considerate così inviolabili che perfino il peggiore delinquente è sicuro mentre vi rimane. È pericolosissimo portarlo via, perchè il santo sarà il suo vendicatore, o piuttosto si sdegnerà per la violazione del santuario. Un uomo che, contro la legge del paese, aveva importato uno schioppo, si rifugiò nella tomba di Lalla Minnana a Laraiche. Ciò nonostante il basha della città lo trasse fuori e lo mise in prigione; ma il colpevole non

vi rimase molto tempo, perchè il santo, arrabbiato, lo aiutò. Tre giorni dopo, quando il custode gli dette la minestra, il prigioniero gliela buttò in faccia e, mentre il carceriere pulivasi il viso, trovò l'opportunità di scappare insieme con alcuni altri delinquenti. Oltre a ciò il basha fu cacciato via dalla città poco dopo, naturalmente ad istigazione di Lalla Minnana. Soltanto il capo della famiglia del santo può allontanare un rifugiato dal luogo sacro, e neppur egli può farlo con violenza. A richiesta del basha persuade il delinquente di lasciare l'asilo, promettendogli il suo aiuto perchè la punizione non sia troppo severa. Questo genere di protezione, mentre senza dubbio serve a fini umanitari, d'altra parte dà origine a molti abusi. È specialmente una causa d'infinito fastidio ai mercanti nazareni, i cui debitori, col ritirarsi alla zawia più vicina, trovano un mezzo di differire il pagamento per qualunque durata di tempo.

La santità d'un sijid o d'una zawia non è solamente del genere tabu. S' invoca in sommo grado l'aiuto dei santi morti, la cui assistenza si chiede in molti casi differenti. Si portano malati ai loro santuari perchè siano guariti; donne che desiderano un bambino vanno lì per diventare incinte; e in tempo di siccità lunghe processioni di gente scalza e con la testa nuda ci vanno per implorare il santo di pregare Iddio che faccia piovere. Molte donne visitano le case sante per avere un marito, e gli uomini ci vanno per chiedere aiuto nelle loro ricerche di tesori nascosti. Se qualcuno ha un bue che non ara bene, lo mena lì promettendo al santo di dargli un mud di orzo o di frumento, se vuol migliorare la bestia.

Colui che ha qualche cosa da chiedere non visita il santuario con le mani vuote; candele od olio, incenso ed anche denari sono i regali o wa'da più comuni. Oltre a questo si fa la promessa al santo, se vuol esaudire l'invocazione, di sacrificargli un animale presso il santuario. Il supplicante bacia la porta e le pareti e spesso la soglia della casa santa. Il baciare la soglia è d'obbligo in certi santuarî. Questo è il caso del santuario di Mulai Idris perchè, come si dice, il suo schiavo vi giace sotterra, e del santuario di Mulai Ismain a Meknes, perchè il suo cavallo vi è sepolto sotto. Nel santuario di Mulai Abd es-Salam, che non ha porta, il supplicante bacia la finestra. Dappertutto, eccetto i rari casi in cui la tomba stessa non è accessibile, si baciano le parti di essa sotto le quali si suppone siano la testa ed i piedi del santo; o, se la tomba ha un coperchio, se ne baciano le parti correspondenti. L'animale, sia un bue, sia una pecora, sia una capra o anche un gallo, si macella sulla soglia del santuario. Non c'è nessun banchetto di sacrifizio, perchè tutte le offerte sono prese dal mkaddam del santuario, che coscienziosamente le distribuisce nella famiglia del santo, e ottiene per sè stesso una parte uguale a quella di ogni membro della famiglia. Dico coscienziosamente, perchè ci vorrebbe un coraggio più che umano per osar di amministrar le offerte d'un santo in modo disonesto. Al santuario di Mulai Abd-el-Kader si portano polli bianchi ancora viventi, essendo questi i suoi animali prediletti.

Le suppliche ai santi si fanno principalmente il giovedì, il venerdì ed il lunedì, il ventisei di Ramadan e nell'anniversario del santo. Il venerdì alcuni musi-

canti vanno a suonare dinanzi alla porta di ogni sijid e zavia della città. I santi principali è quelli le cui fai miglie vivono ancora, hanno tutti le loro feste annuel La maggior parte hanno la loro festa nel Mulud, ma non tutti. Così Sidi Ahmed el-Bernusi, la cui tomba si trova fuori di Fez, ha la sua festa cinque giorni prima di Ramadan, e Mulai Idris tre giorni avanti quel mese. Sidi Hsain, che è sepolto poche ore distante da Tangeri, ha la sua festa il giorno dopo quello in cui le pecore sono uccise all''Id el-Kebir. Il santo protettore di Tangeri, Sidi Muhammed el-Hag, ha la sua festa nel settimo giorno dopo il natalizio del Profeta: Allora gli abitanti di tutti i villaggi vicini alla città portano un bove alla sua Kobba, e fanno musica e giuochi di polvere, e altrettanto fanno i cittadini di ogni quartiere. Gli animali vengono uccisi sulla soglia, dopo di che il popolo entra nel santuario, bacia la tomba, e recita versi del Corano. Quando tutti gli estranei hanno lasciato il luogo, la famiglia del santo prende gli animali macellati e li distribuisce fra ciascuno di loro. D'un carattere più privato è la festa come quella di Sidi el-Husni el-Bakali, il nonno del mio compagno. Il sette del Mulud; parenti ed amici del santo e della sua famiglia si radunano in casa sua, portando con loro buoi che uccidono sulla soglia della casa, e la sera ne prendon la loro parte mangiando tutti insieme. Baciano anche la tomba come al solito. Nella notte sono chiamati quaranta scrivani perchè recitino il Corano a mente, e lo leggono intero, ognuno recitandone a vicenda un sura. Ciò dura fin verso le quattro di mattina, quando ogni scrivano ottiene un onorario di cinquanta centesimi, dopo di che tutti se ne vanno, e

la festa è finita. Le suppliche che il popolo rivolge al santo, mentre ne bacia la tomba, devono tutte esser fatte impercettibilmente, soltanto movendo le labbra. Il Corano invece si recita sempre ad alta voce. I supplicanti hanno la speranza che il santo voglia pregare Iddio di aiutarli, perchè quando Dio ascolta le preghiere d'un santo vivente, esaudirà anche quelle di uno che ha lasciato la terra.

I Mori però non traggono resultati benefici solamente dalle preghiere ai Sadats; anche il contatto materiale con qualche cosa appartenente al santuario può avere un effetto salutare. In ogni sivid o zavia c'è una palla di terro che i inalati premono contro quella parte del corpo ove sentono il dolore. Si prende un po di terra dalla tomba del santo e la si mette in un sacchettino che poi si appende al collo della persona malata. Ciò si chiama el-baraka des-sijid: L'atto di baciare la tomba o la casa santa ritrae senza dubbio la sua efficacia dal contatto delle labbra con quel luogo sacro. L'acqua delle fonti, che generalmente si trovano vicino ad una casa santa, è sempre considerata più o meno salubre. La sorgente del Marocco più famosa di tutte è quella di Mulai Ya'kub non lontano da Fez, la cui acqua contiene dello zolfo, e che viene usata per i bagni da'un gran numero di malati di sifilide, i quali vanno a quel santuario e rimangono li per qualche tempo finchè il santo non dica loro in sogno d'andar via. Vicino alla casa santa di Mulai 'Abd es-Salam sono due sorgenti, la cui acqua è calda nell'inverno e fredda nell'estate. Le donne che non hanno figli diventano incinte se ne bevono, e gli nomini che soffrono di sifilide possono liberarsi dalla malattia, se sì

lavano con quell'acqua. Nel villaggio Busemlal, nel distretto di Beni Hozmar, presso Tetuan, vidi una sorgente in una cava, e mi fu detto che quell'acqua veniva dalla montagna di Mulai 'Abd es-Salam distante un giorno di cammino. Gli 'afarats (demonî) una volta si provarono a condurre l'acqua di li ai cristiani, ma l'acqua non andò più oltre di Busemlal. Se uno non ha appetito o se soffre di costipazione, non ha che a bevere di quell'acqua e si sentirà bene. È interessante notare come, al tempo stesso che ci sono alberi i quali non si tagliano, si trova qualche volta nella vicinanza d'un sijid o d'una zawia un albero i cui rami, se son rotti, hanno un effetto benefico. Così sulla terra che apparteneva a Sidi el-Ḥusni non c'è solamente l'ulivo sacro il quale è tabu, ma un cespuglio da cui chiunque passa di là per andare alla fiera toglie un ramoscello e lo mette nel suo sacco, convinto che quello gli porterà fortuna negli affari.

Presso la tomba di Mulai 'Abd es-Salam cresce un grande albero dal quale nessuno oserebbe staccare neppure una foglia; ma ci sono anche alberi il cui legno ha un potere benefico miracoloso. Ogni scolaro desidera di avere da uno degli alberi di Mulai Abd, es-Salam un hannasha, cioè una bacchettina di cui i bambini si servono per cancellare sulle loro tavolette le parole che trovano difficili a ricordarsi per così ficcarsele nella memoria. Oltre a ciò gli alberi tabu possono esercitare un effetto benefico per mezzo del contatto, secondo il principio della magia simpatica. Si vedono spesso pendenti dai rami di quegli alberi strisce di panno, e queste sono messe li da uomini e donne che hanno qualche desiderio, specialmente da malati che così spe-

rano di guarire. Ora portano le strisce con sè da casa, ora le staccano dai vestimenti che hanno addosso, maniera usata generalmente dalle donne, ma anche gli uomini si vedono spesso con *felaleb* rotti per aver dato il loro tributo agli alberi sacri. Se non ci sono alberi vicino al sijid, si lega la striscia ad una canna che si mette nella hamma d'un santo. Ogni casa santa in campagna ha la sua hamma, cioè una cava in una roccia od uno spazio aperto fra due o tre sassi o qualche volta una stanzina fatta di pietre. Qui si fanno le offerte: di denari, di candele, d'incenso o di polli che s'uccidono nella hamma mentre si chiede qualche favore.

A Busemlal vidi una hamma che apparteneva a Sidi 'Abdullah el-Hag, il quale ha un santuario, zawia, a Tetuan, vicino al villaggio. È fatto di pietra, e consiste in due stanze senza tetto e separate l'una dalla altra per mezzo d'un ruscello. È eretto sul posto ove il santo soleva riposare. Se una ragazza desidera di maritarsi, va lì, si lava le mani ed i piedi, e prega la hamma perchè le faccia trovare uno sposo; e la stessa cosa fanno le donne e anche gli uomini che desiderano figliuoli. A Laraiche c'è un sasso, sul quale il santo era solito sedere, e quello è visitato da persone malate. Le donne che perdono i capelli vanno là e mettono alcuni dei capelli caduti sotto il sasso, il che impedirà al resto della capigliatura di cadere. Se una donna ha il mal di testa, si pulisce il capo e mette il sudiciume sotto il sasso, il che le toglierà il dolore. Se uno ha la febbre, prende un po' di terra da quel luogo, e la mette in un sacchettino che porta intorno al collo. Il popolo anche vi uccide pecore o capre o galli, come sacrifizî al santo Sidi Ben 'Abdullah, padre di Lalla Minnana.

Vicino alla casa santa di Mulai Abd es-Salam si trova un sasso che si chiama hajara del msahat, il sasso di quelli che maledicono le loro madri. Le persone buone possono passare per il buco nel sasso, ma se uno che tia maledetto sua madre si prova a passare di là, il sasso si chiude ed egli vi rimane finche gli scrivani, col leggere i versi del Corano, lo fanno riaprire. Il sasso piange quando si apre, e le donne dicono: « Allah umsalli 'aleika ja rasul Ullah ». C' è un altro sasso attraverso il quale la gente si prova a spiccare un salto. I buoni vi riescono senza toccare la pietra, ma i cattivi cascano giù sul sasso.

Non sono però soltanto le cose inanimate appartenenti ad un santuario che posseggono questa forza di fare miracoli. Il mladdam di molte case sante è baraka. Questo è il caso dei santuari di grandi santi come Mulai Idris, Sidi el-Hairi e Sidi Heddi. Il mladdam di Sidi el-Hairi guarisce i malati, e può predire se un uomo ricupererà la salute o se morrà. Il mladdam di Sidi Heddi ha anche la reputazione di poter predire avvenimenti futuri. Egli solo può visitare la tomba, e si crede che parli col santo, quando rimane a quattr' occhi con lui, dopo aver chiuso la porta.

Se benedice e tocca un malato, questi guarisce; se egli rifiuta di farlo, il malato muore. Al santuario di Sidi Heddi c'è anche un cavallo, il quale è baraka, e che il popolo suole baciare. Questo si manda nei villaggi vicini con addosso una cesta che il popolo empie di pane e di grano, e il cavallo, ritornando al santuario, vi porta poi queste provvisioni con sè. Nel fiume appartenente al recinto di Sidi Heddi si trova pure una specie di pesci che son sacri. I haddaiva li cibano cogli

avanzi dei loro pasti, e nessuno penserebbe mai di prendere o di far male a quei pesci.

Un santo generalmente ha la sua specialità, è invocato per un certo scopo e da una certa classe di gente. Ci sono santi speciali per scacciare i ğinun, come, per esempio, Sidi Mbarak Ben 'Omran vicino a Laraiche nella tribù del Sahel; altri medicano la febbre come i muğahedin e la sifilide come Mulai Y'akub. Certi santi guariscono l'insania come Sidi 'Ali Ben Harazam, in Angora, Sidi el-'Arbi, nella tribù del Fahs, vicino a Tangeri, e Sidi 'Abd er-Rahman Ben Jifu, vicino ad Azeila. Altri hanno una grande reputazione per poter aiutare le donne ad avere figliuoli, e gli uomini a diventar padri come Mulai 'Abd es-Salam. Sidi 'Abd Ullah Ben Hasain, la cui tomba non è lontana da Marakesh aiuta i maghi col dar loro hekma. Quando il mare è agitato, i pellegrini che vanno alla Mecca buttano monete d'argento nel mare, invocando Sidi Bel 'Abbas, e si crede che i denari vadano nella sua cassetta. Lo stesso santo benedice anche il cibo. Quando il frumento o l'orzo è maturo, prima di portarlo a casa, il popolo deve darne un mud a Sidi Bel 'Abbas per i poveri. Questa offerta si chiama el-'abbasia, e la fanno anche i pescatori ed i macellari, o danno denari invece di pesce e carne, El-'abbasia si dà al santo perchè benedica il cibo di cui ottiene una parte, e perchè lo faccia vender bene. Generalmente parlando, Sidi Bel 'Abbas è il santo dei commercianti, Mulai 'Abd el-Kader è il santodei viaggiatori come pure dei ciechi che lo invocano quando chiedono l'elemosina, mentre ci si rivolge a Sidi Hammed Musa e Sidi Ali Ben Nasar quando si va a caccia o a fare alle fucilate. Mulai Abd es-Salam

è il santo dei lettori del Corano; i venditori di dolci invocano sempre Mulai Idris, e quelli che vorrebbero essere giocatori di gimberi menano una capra od un gallo alla tomba di Sidi Habib. Sidi Muhammed el-Hag, il santo protettore di Tangeri, è il santo anche dei pellegrini che vanno alla Mecca, i quali, prima di partire, vanno al suo sijid a chiedere la sua assistenza; e se il vapore che li porterà alla Mecca è in ritardo, comprano un bue e l'uccidono presso il santuario, con la speranza che quest' atto farà arrivare il vapore più presto. E quando ritornano dalla Mecca vanno al giardino appartenente al sijid e vi rimangono tre giorni e tre notti, dopo il qual tempo i loro parenti ed amici vanno a prenderli, colla bandiera e con la musica, e li portano alle loro case ove prima non possono entrare. La circoncisione si fa quasi sempre, ma non esclusivamente nei santuarî di Mulai 'Abd el-Kader. Pure i malfattori ed i rei invocano i santi. Mulai 'Abd el-Kader è, come abbiamo visto, il santo dei mentitori; ascolta chiunque lo invoca, quindi i ladri spesso si rivolgono a lui nel momento stesso del loro delitto. Divide però quest'ultimo onore con Mulai 'Abd es-Salam, il gran santo che aiuta perfino i banditi di professione. Se uno desidera di darsi a questo mestiere, fa un viaggio alla casa santa di Mulai 'Abd es-Salam, e gli offre un toro; e si dice che fa lo stesso quando vuole abbandonare quella sua professione.

Ciascuna delle congregazioni religiose o semireligiose, che sono tante nel Marocco, ha il suo santo, del quale si celebra l'anniversario con una festa. Ogni città ha il suo santo protettore, così anche ogni tribù, e ogni villaggio. Qualche volta alcuni villaggi si uniscono nella venerazione d'uno stesso santo, e questo può essere il caso anche di molte tribù. Il santo protettore di Tangeri è Sidi Muḥammed el-Hag; quello di Tetuan, Sidi S'eidi; quello di Alcazar, Sidi 'Ali Bu-ganam; quello di Laraiche, Lalla Minnana; quello di Fez, Mulai Idris; quello di Meknes, Sidi Ben 'Aisa; quello di Marakesh, Sidi Bel 'Abbas; quello di Mogador, Sidi Mögdur, ecc.

Il santo protettore di tutto il Marocco è Mulai Idris che introdusse l'Islamismo nel paese. Il santo protettore ha sempre la sua tomba dentro il distretto il quale si crede che egli protegga. Ci sono piazze, montagne e fiumi che hanno i loro santi protettori. Ma non ci sono relazioni stabilite fra un santo ed un altro, benchè la reputazione in cui sono tenuti possa variare indefinitamente. Un santo però è riconosciuto per superiore agli altri; il suo titolo è el-Kuib, e questa dignità si attribuisce nel Marocco a Mulai 'Abd el-Kader. Una cosa caratteristica per lui è che non si sia mai ammogliato.

La riverenza che i Mori hanno per i loro santi è estrema, ed il posto che occupano nella coscienza di questo popolo ci maraviglia, se consideriamo che la religione professata è sopratutto monoteista. L' intero paese è pieno di sadats e zawiats, e il popolo invoca i loro santi in tutte le situazioni della vita. Il Dio dell'Islamismo è troppo lontano dall'uomo ordinario, il quale ha bisogno d'un intercessore, e perciò si rivolge ad un santo. Tutte le invocazioni speciali sono fatte ai santi, mentre ci si avvicina a Dio soltanto con atti di devozione regolati e con versi del Corano. Ci sono infatti molti Mori che piuttosto si farebbero spergiuri

davanti a Dio che davanti al santo Sidi Hammed Ben Nașar.

La fede nei santi è tanto grande che alcuni sono invocati anche da quelli che aderiscono ad una confessione diversa dalla loro. Al santo ebreo, Rabbi Omran che guarisce specialmente le malattie di petto, e la cui tomba è a Tangeri, si rivolgono anche i Mori; questo è il caso anche del Rabbi Diuan che fu sepolto a Tetuan. In Saffi si trovan le tombe di sette santi ebrei, tutti fratelli, che si chiamano Ulad Ben Shmerru sewa e che sono rinchiusi in uno stesso santuario. Quando i Mori passano davanti a quel luogo, offrono volentieri ai santi candele od olio, e in caso di malattia visitano le loro tombe. La causa di questa fede è che un Moro una notte dormi presso le tombe dei sette santi ebrei e insudiciò il posto con la sua orina. La mattina seguente lo si trovò li paralizzato. -Alcuni Mori allora portarono candele ed olio alle tombe per rabbonire i santi adirati e promisero di farlo anche per l'avvenire se il malato guariva. Questi ebbe la terza notte un sogno e fu guarito. E dopo i Mori credevano sempre nei sette fratelli ebrei. Ci sono anche dei santi su cui se la pretendono e gli Ebrei e i Mori. Di Sidi Mhammed Sherif in Laraiche, per esempio, i Mori dicono che era un Moro, e gli Ebrei che era Ebreo, e tanto questi quanti quelli visitano la sua tomba. I Mori dicono che a loro non importa se gli Ebrei l'invocano e frequentano il suo sijid - pare che al santo stesso pon importi - e credono che aiuti gli Ebrei se essi si rivolgono a lui.

Il culto dei santi offre nel Marocco, come negli altri paesi maomettani, un interesse speciale per i resti della religione premaomettana che ivi si nascondono. Penso qui non tanto al fatto che gli Arabi antichi credevano certe persone capaci di fare miracoli, ma piuttosto all'antico culto della natura, del quale ancora si possono vedere le tracce nell'adorazione dei santi morti. Abbiamo veduto come sorgenti, alberi e sassi sacri sono fenomeni ordinari nella vicinanza delle tombe dei santi, specialmente in campagna. Secondo la credenza popolare il santo ha trasferito la sua santità su quegli oggetti; ma è probabilissimo che la cosa in molti casi sia diversa. Si può anche pensare che i boschetti intorno alle tombe dei santi debbano la loro esistenza continua alla paura superstiziosa che il popolo sente del santo, il quale è o si suppone essere sepolto li. Ma come spiegare l'apparire costante di sorgenti presso le tombe dei santi?

. I fatti che ho raccolti nel Marocco aumentano la verosimiglianza dell'opinione del professore Goldziher che il luogo - almeno in molti casi - sia stato sacro in origine, e che la fantasia popolare vi abbia poi trasmesso la tomba d'un santo. Una gran parte dei santi morti del Marocco sono persone più o meno mitiche, le cui tombe facilmente possono essere trasmesse da un posto ad un altro. Così può accadere che uno stesso santo sia sepolto in due luoghi, il che è considerato come un miracolo del santo e gli dà l'epiteto di Mula Kabrain, cioè « padrone di due tombe. » Santi simili sono, per esempio, Sidi 'Abd er-Ralman Ben 'Agiba che ha una tomba in Angora ed un'altra nella tribù Ağmara, Della tendenza che ha la fantasia popolare di connettere il ricordo di persone sante a certi oggetti della natura, abbiamo un bell'esempio in un sasso piatto e quadrilungo sulla spiaggia fuori di Tangeri, sotto il quale si dice esser sepolto uno dei figli di Noè e che al tempo stesso serve di hamma a Mulai 'Abd el-Kader, la cui tomba si trova a Bagdad.

C'è poi da notare che nel Marocco esistono alberi miracolosi i quali non crescono vicino alle tombe dei santi, e tombe di santi a cui è pericoloso accostarsi dopo l'imbrunire, essendo queste miskunin, cioè frequentate da ğinun. Sappiamo che la credenza in ğinun, per dare alla parola il plurale marocchino, è un resto del paganesimo arabo, e questa credenza è d'un' importanza grandissima nella vita dei Marocchini. Quasi tutte le sorgenti del Marocco sono miskunin, e ogni luogo che per il suo aspetto straordinario mette in movimento la fantasia, diventa facilmente un rifugio di ğinun.

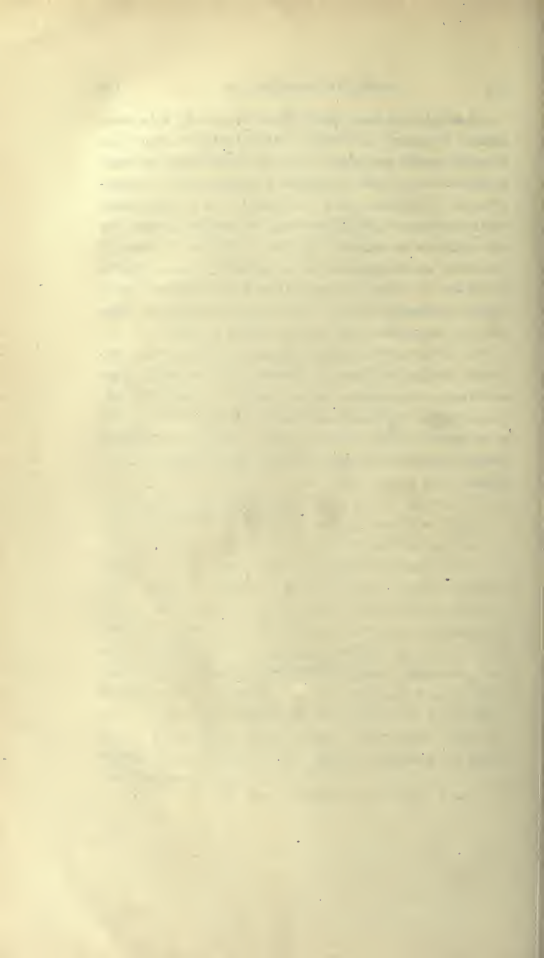
Pare che il santo in molti casi sia stato il successore del jin e il luogo rimane tabu anche dopo che il santo se n'è impadronito, se non che il santo forse ha dato a certi oggetti come alberi, sassi ecc. appartenenti al posto, una forza miracolosa che prima non sempre possedevano. Non sono però perfettamente sicuro di quest'ultima trasformazione. Oggidì esistono ancora molti luoghi sacri, a cui i Marocchini portano candele, incenso ed altri piccoli doni, ed i quali servono di rifugio ad un potente sultano di ginun che si lascia placare da preghiere e da offerte. Siffatti sultani di ğinun sono numerosi, e posso nominare Sidi Hammu e suo figlio Sidi Hammuda, Sidi Maimun, Lalla Maimuna, Lalla Mira, Lalla Rķeja, Sidi Musa, Sidi Busehba, Shum Harush e suo figlio es-Sultan el-Khal, Sidi Boknadel, ecc.

Le opinioni sono però divise riguardo alla vera natura di questi enti mitici. Alcuni di loro sono non di rado tenuti per santi. Una tale confusione fra santi e jinun è di grande interesse e aumenta la verosimi-glianza dell'ipotesi della connessione fra di loro. Questa connessione è principalmente di qualità locale. Sia che si creda un santo o un jinn colui che ha dato il carattere soprannaturale ad un oggetto, questo oggetto è sempre la cosa più importante. Così tanto nel culto dei santi quanto nella fede in jinun si possono trovare le orme d'un antico culto della natura.

In avvenire, e prossimamente, spero di potere, mediante viaggi continuati insieme collo sceriffo 'Abd es-Salam, completare i miei studî sui resti della religione premaomettana del Marocco, come pure di scoprire qualche cosa riguardo alla religione ordinaria della razza berbera, finora quasi perfettamente sconosciuta.

· EDWARD WESTERMARK.





# SULLA STRUTTURA DELLA LINGUA "EVÉ" IN BASE A DIRETTE OSSERVAZIONI

acception.

- A) Nozioni generali e storico-comparative 1
  - § 1. Ragione del nostro studio. Bibliografia.

Parecchi anni addietro, studiando l'organismo e il lessico delle lingue a nord-ovest e a ovest del Golfo di Guinea, vi riscontrammo delle affinità colle lingue bantu; <sup>2</sup> e i nostri risultati furono bene accolti anche da Georg von der Gabelentz. <sup>3</sup>

Naturale dunque che fossimo spinti a estendere le nostre indagini ad altre lingue di quella regione, e

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> La lunghezza del lavoro e la necessità di aver pronto il presente volume per il Congresso di Amburgo, costrinse il Compilatore ad accoglierne la sola parte generale.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> G. De Gregorio, Cenni di glottologia bantu, Torino, Loescher, 1882.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Die Sprachwissenschaft, ihre Aufgaben, Methoden und bisherigen Ergebnisse, Leipzig. F. O. Weigel Nachfolger, 1891 p. 277: « Dagegen hat A (Leggi G.) De Gregorio (Cenni di glottologia bantu, etc.) mit leichter Mühe in den Sprachen der nordwestlich und westlich von Golfe von Guinea wohnenden Wölker unverkennbare Spuren einer bantuischen Verwandtschaft nachgewiesen. »

principalmente all'Evé, tanto più che Lepsius, in una molto nota opera, ascriveva l'Evé (Ife) tra le « Original or South African languages, » benchè in altra posteriore venisse a risultati diversi. In quest'ultima sembra bene avere rigettato l'idea della connessione della lingua Evé colla famiglia bantu, considerandola come una delle *Mischernegersprachen*, e lasciando tra le bantu solo le sei lingue seguenti: Herero, Pongué, Fernando, Caffro, Ciccana, Suaheli.

Nella sua classica Grammatica comparativa, Guglielmo Bleck on non considera l'Evé. Ma quando, nel tracciare i limiti della famiglia bantu, nota che, dalla parte dell' interno, questo dominio giunge sino l'8º grado di latitudine settentrionale, ci lascia alquanto incerti sulla sua opinione e ci fa supporre che la esclusione non provenga da altro, che dalla impossibilità d'istituire paralleli con una lingua poco nota all'autore.

Vero è che Fr. Müller <sup>4</sup> riuniva dottamente l'Evé col Gã, l'Odschi e il Yoruba, tracciandone un disegno linguistico magistrale; e che queste lingue ormai vengono considerate come costituenti uno speciale gruppo, <sup>5</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Standart Alphabet, London, 1863, p. 307.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Nubische Grammatik mit einl. über die Völker und Sprachen Afrikas. Berlin, 1880 (Cfr. Pott, Zur Litteratur der Sprachenkunde Africas in Intern. Zeitschr. f. allg. Sprachw., B. III, p. 249 segg.).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> W. Bleck. A comparative Grammar of South-African Languages, London, Trübner, 1862, p. 2. Lo citiamo con « Bleck ».

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Grundriss der Sprachwissenschaft, Wien, Hölder 1876-77, I pp. 126-134.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> V. per es. J. C. Christaller, Die Volta-Sprachengruppe in «Büttner's Zeitschr. f. afrikan. Sprachen ». Bd. I, pp. 161-188.

detto « gruppo del Volta, » che però rientra nella grande categoria « negro ». 1

Tuttavia Fr. Müller non sembra avere escluso che possano rintracciarsi dei caratteri di bantuismo anche nell' Evė. E per parecchie altre lingue nord-occidentali è stata riconosciuta questa possibilità oltre che dal precitato von der Gabelentz, anche da J. Torrend, autore della più completa e recente Grammatica sud-africana.<sup>2</sup>

I limiti settentrionali del dominio bantu, additati da costui, non in tutti i punti corrispondono con quelli dati da Bleck. Dal lato di nord-ovest essi non si spingerebbero più a nord della foce del fiume Old Kalabar, cioè più a nord del 5° parallelo settentrionale. Pure, Porrend ammette 3 che parecchie lingue della costa di Guinea, del Basso Niger, di Sierra Leone e persino della Senegambia presentino qualche relazione colle lingue bantu; tanto che le designa col nome di semibantu. Fra queste, egli menziona l'Ibo, l'Avatime e il Wolof, senza però far figurare queste lingue, e l' Evé, nella classificazione provvisoria delle bantu, da lui stabilita. Infine egli afferma che la scienza filologica non ha ancora determinato quale sia la esatta relazione colle bantu di parecchie lingue di tribù negre, specialmente stabilite all'ovest. 4

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Robert Needham Cust, A Sketch of the modern languages of Africa, London, Trübner, 1883, I, 203 segg.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> J. Torrend S. J. A comparative Grammar of the South-African Bantu languages, London, Kegan Trench, Trübner, 1891, p. xvii.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Torrend, op. cit. NN. 245, 598, 830.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Torrend, op. cit., p. xvii: « There are some Bantu enclaves in the Soudan, on the Niger, and further to the west. Philological science has not yet determined what is the exact relation of the languages of the other black tribes in the north west to Bantu».

Dopo ciò non ci reca nessuna maraviglia di trovare l'Evé escluso dalla famiglia bantu nelle recenti rassegne sulle lingue africane, come per es., in quella preziosa <sup>1</sup> presentata nell'XI congresso internazionale degli Orientalisti, in Parigi, da René Basset.

Ma, d'altro lato, la opportunità della nostra ricerca rimane dimostrata, e sarà riconosciuta da tutti. Il lavoro poi si propone anche di rivagliare qua e là, ove accada, i fatti riguardanti la grammatica e il lessico, che altri trae da fonti aliene. Che se lo stesso riuscisse a determinare di un modo sicuro qualche affinità tra l'Evé e Ola, famiglia sud-africana, la sua importanza diverrebbe poco discutibile, anche per questo rispetto.

Noi ci siamo esclusivamente fondati sopra materiali vivi che abbiamo potuto raccogliere direttamente dagli indigeni del Togo facienti parte di una carovana di un 60 persone, diretta da Albert Urbach, fermatasi a Palermo nel febbraio e marzo del 1899.

Il nostro indicatore principale è stato il capo di quegl' indigeni, un moro molto intelligente, che per fortuna conosce abbastanza d'inglese, perchè le nostre indagini sieno state possibili. Si chiama con nome indigeno, Hoffi Nayu, con nome inglese J. C. Bruce <sup>2</sup> ed è nativo del Piccolo Popo (Little Popo, Klein Popo, Anexo).

Abbiamo poi controllato le sue indicazioni, sia con ripetergli le stesse domande dopo molti giorni, che

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Rapport sur les langues africaines, in « Actes du onzième Congrès international des orientalistes, Paris, 1897 (5<sup>me</sup>, 6<sup>me</sup> et 7<sup>me</sup> sections, p. 53 e sqq.).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Lo citiamo con « Br. ».

gliele avevamo fatte, sia con interrogare altri indigeni della stessa regione del Togo.

Solo dopo che la carovana lasciava Palermo, curammo di procurarci le opere speciali sull'Evé, e cioè quelle di Schlegel, <sup>1</sup> Neurici, <sup>2</sup> Prietze. <sup>8</sup>

Il ritardo nel consultare queste opere non è stato dannoso, perchè il nostro lavoro si è così potuto compiere senza preconcetti di sorta.

Il libro di Schl. merita ogni considerazione, perchè il primo sul soggetto, e perchè fondato sopra materiali raccolti in Africa, per una missione evangelica, nella Corte degli Schiavi, senza aiuto di nessuna opera a stampa sul soggetto, e senza il veicolo intellettuale di una lingua europea conosciuta dagl' indigeni. La prefazione è datata da Keta, luogo marittimo a est della foce dell'Amu (Volta), il 25 agosto, 1856; ma l'opera fu compilata circa due anni prima di quest'epoca. Schl. stesso modestamente avverte, che « das Büchlein will und kann keine grammatik sein », sebbene la parte dedicata alla grammatica vi sia considerevole (pp. 1–21). Vi si trova una interessante raccolta di proverbi (pagine 121–148) e di favole popolari (pp. 148–160), e un

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> J. B. Schlegel, Schlüssel zur Ewe Sprache... mit Wortersamm. nebst sprichww. u. fabeln der Eingebornen (Stuttgart, 1857, in comm. Bremen bei W. Valelt & Co). Lo citiamo con « Schl. ».

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ernst Henrici Dr. Phil., Lehrbuch der Ephe-Sprache (ewe) Anlo-, Anecho- und Dahome- Mundart mit Glossar und einer Karte der Sklavenküste, Stuttgart & Berlin, W. Spemann, 1891. Forma il VI vol. dei libri scolastici del Seminario dei Missionari evangelici. Lo citiamo con « Henr. ».

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Rudolf Prietze, Beiträge zur Erforschung von Sprache und Volksgeist in der Togo Kolonie (Separat- Abdruck aux « Zeitschr. f. afrik. u. oceanische Sprachen, III Jahrg., H. I, 47-64. Lo citiamo con « Pr. ».

glossario del dialetto Anlo, che coll'indice delle voci tedesche costituisce la parte principale (pp. 161-328).

Anche più comoda e pratica per le scuole missionarie riesce l'opera di Henr. a causa della sua data più recente, del metodo più semplice e sicuro, della esattezza e nitidezza dell'edizione, e infine anche a causa del corredo, che ha, di una minuta carta geografica. Essa mira, come dichiara l'autore medesimo (p. IX) all'esercizio della lingua, Mentre l' « Abriss der Grammatik » occupa ben poche pagine (99) l' « Uebungsbuch » (pagine 41-175), che ha annessà una abbondante raccolta di frasi e proposizioni, che facilmente occorrono nel discorso parlato, (pp. 177-268) assorbe il grosso delvolume. L'indole stessa del libro esclude dunque le indagini comparative, quali quelle, che noi ci proponevamo. Ed è poi ben naturale, che certi fatti possano essere sfuggiti ad Henr., o possano essere stati apprezzati diversamente di come a noi è accaduto di fare. Degno di nota è anche ciò che il fonte precipuo a cui attinge Henr. sia appunto lo stesso « Häuptlich, Navo, genannt J. C. Bruce » (Henr. XIX) che pure a noi ha servito come tale.

Neppure la memoria di Bl., mira ad illustrare l'Evé dal lato glottologico, bensì da quello del folklore. Contiene infatti degli squarci mitologici, delle parabole e ben 117 proverbi, accompagnati dalla traduzione letterale e libera. Anche questa memoria, che abbiamo potuto avere dalla cortesia dell'autore, dopo che il nostro lavoro era quasi ultimato, si fonda sulla lingua del capo della carovana del Togo, che pure costituisce la nostra fonte precipua.

Il ricco materiale sintattico, che offrono Henrici

e Prietze, ci obbligherà a ridurre la nostra piccola raccolta di frasi e proposizioni, sebbene non c'impedirà di offrire, un giorno, ai lettori alcuni esempi di costruzioni, atte a far rilevare più particolarmente se esista in esse la concordanza rispetto ai prefissi, che è uno dei caratteri della famiglia bantu. E giovi poi avvertire, che il materiale sul quale soltanto abbiamo fondato le indagini, proviene da nostre raccolte, eseguite direttamente nella lingua parlata.

Lo schizzo glottologico di Fr. Müller, necessariamente, può solo utilizzare il lavoro di Schl., che per esatto che sia, presenta in qualche punto delle incertezze, che forse provengono da ciò che egli si fonda sul dialetto di Hefa, e noi sull'Anecho. Così noi non riscontriamo nessun suono simile a š nè a ž, che invece figurano nel detto schizzo, e che forse saranno stati introdotti per confusione con č, j. Per es. « nove » si dice in Evé oltre che uyide anche assideké, non però mai ašieke; « mano » si dice assi non mai aši. Parimenti il segno u' tradisce una piccola inesattezza. Esso rappresenta un suono molto più raro di quanto parrebbe dagli esempi, che qua e là son citati dal Müller.

Ad es. la voce w'e, che funge da particella di genitivo, e che vale 'suo' 'di lui', viene profferita colla iniziale sorda dai nativi, che noi abbiamo consultato, cioè con f labio-labiale, ossia f. Tale è pure il suono che è in  $a-f_e$  'casa', non a-w'e; tale è in  $a-f_e-to$  'proprietario, landslord', non a-w'e-to; tale anche in  $a-f_e-to$  'spiaggia', non a-w'u-nu.

Riguardo alle forme grammaticali non ci risulta; per es., che l'Evé non distingua nei nomi se non raramente il plurale dal singolare, poichè troviamo comunissima la formazione mediante il suffisso o. Qualche altra diversità nei risultati non viene, certamente, ad infirmare l'ottimo schizzo linguistico di Müller, che del resto è fondato sui dati di Schlegel. Ma noi, come è naturale, ci siamo attenuti alle osservazioni direttamente istituite sulla lingua attuale degli indigeni del Togo.

Quanto alle pubblicazioni, d'indole semplicemente filologica, sull' Evé e i suoi dialetti, e alle pubblicazioni o opere manoscritte in Evé (favole, libri di lettura, dizionari, traduzioni della Bibbia), dobbiamo rimandare ai cenni datine da Basset i nella memoria precitata da Henr. 2 e principalmente da Christaller. 3

#### § 2. Considerazioni sul nome della lingua.

La scelta del nome da dare alla lingua, di cui ci occupiamo, non è facile, e dipende dal criterio che si adotta per denominare le lingue orientali.

Dato anche che tutti gli autori si accordassero nell'uso di unico alfabeto fonologico (il che tuttavia resta un desideratum della scienza), resterebbe a vedere se i dialetti della nostra lingua impieghino proprio lo stesso vocabolo per designar questa; e, nel caso negativo, resterebbe a fare la scelta tra le varie forme. Ma ogni lingua europea traduce le denominazioni

Op. cit. pp. 55, 56.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Op. cit., p. 6, 7.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Die Sprachen des Togogebiets, in Zeitschr. f. afr. u. ocean. Sprachen, I Jahrg., H. I, p. 7, 8.

delle lingue non letterarie colla propria grafia, e quando si tratti di suoni speciali, coi segni che possano rappresentarli quasi approssimativamente.

Tale questione, per quanto paia di poco conto, non si può punto tralasciare, perchè, seppure qualche italiano ha prima di noi menzionato questa lingua, nessuno ne ha parlato di proposito.

J. B. Schlegel stabilisce la denominazione ew'e, procurando rappresentare coll'alfabeto di Lepsius la stessa denominazione indigena. Lepsius e Fr. Müller adottano tale forma, ma Cust¹ volendola tradurre in inglese, oscilla tra ewé, ewhé e azighé. Così altri autori, inglesi e tedeschi, trascurando lo spirito aspro sul w impiegano semplicemente la formula ewe, che riesce consona ai loro alfabeti nazionali, sebbene il w abbia nell'alfabeto inglese valore diverso che nel tedesco. Appunto per ciò gli autori francesi sono costretti ad ammettere una duplice forma, éoué ed évé, di cui l'una si accosta alla pronunzia inglese, e l'altra alla tedesca; fatta astrazione dalla forma égbé, che resta poco giustificata. Conformemente, noi italiani potremo scegliere tra evé ed eué, e anzi stabilire evé.

Ma è necessario dichiarare, che evé, pronunziato come fanno i più degl' Italiani, non riproduce esattamente la denominazione indigena. Ed è pur necessario far noto, che, nei moderni libri tedeschi, specie in quelli destinati alle Missioni, si è adottata una grafia che riproduce questa denominazione. Pur troppo però per questa via s'incontra lo scoglio della varietà degli alfabeti scientifici e dei varî criterî di trascrizione. Così

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Op. cit., p. 203.

avviene che Schl. adoperi ew'e, mentre Henr. adopera ephe ed ep'e, Pr. ew'e, Christaller ephe.

Noi abbiamo fatto ripetere al nostro indicatore Br. molte volte in diversi giorni il nome della sua lingua; e ci è riuscito di constatare, ciò che del resto anche Schl. notava, che per il fenomeno mediano si tratta di una continua esclusivamente labiale, in cui nè i denti, nè la lingua hanno punto gioco. Circa la vibrazione delle corde vocali, un sol giorno il nostro indicatore non la produsse; e fu però quando, da noi richiesto, si sforzava a mostrarci la disposizione degli organi della bocca, nell'atto di produrre il suono. Tutte le altre volte però profferì il suono sonoro. Così a noi è venuto il sospetto, che ciò che Schl. afferma circa questo punto, cioè che si tratti di un « reine Hauch schweigend », 1 sia poco esatto. Ma anche Henr. qualifica p' come una tenuisaspirata, e Christaller espressamente afferma, che il fonemeno « ist nicht stimmhaft ».

Si tratterà dunque di varietà dialettali. Ma noi abbiamo l'obbligo di far noti i nostri risultati, siano, o no, concordi con quelli degli altri autori. Ora noi abbiamo trovato che i nativi del Klein Popo fanno differenza tra ewé (pron. it. eué con u semivocale), 'sole', ew'e nome della loro lingua, ed evé (v labio-dentale), 'due'; ma che questa differenza non dipende da ciò, che in ew'e si abbia un suono sordo. Certo è poi, che col sistema di Lepsius, che stabilisce per ogni singolo suono unico segno, non può convenire la grafia ephe, pur patrocinata da Christaller (senza poi dire di eohe), mentre

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Op. cit., p. 4, 5.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Die Sprachen des Togog., p. 5, n. 2.

si tratta di unico suono, e anzi diciamo, di un mero soffio, 1 che noi però abbiamo udito sonorizzato, nella denominazione della lingua.

Il segno p' adottato da Henr. nel corso dell'opera, da questo punto di vista pare più conveniente, ed ha il vantaggio di essere anche adottato, per quanto rilevasi dai titoli datine da Henr., nei libri di traduzione della Bibbia ad uso dei Missionari di Brema. Ha però l'inconveniente di basarsi sopra la lettèra p, destinata a rappresentare una esplosiva; mentre tutti ci accordiamo nello stabilire, che si tratta, nel caso nostro, di una fricativa.

Se esistesse un alfabeto scientifico di uso universale, sarebbe il caso di appigliarvisi. Ma pur troppo tutti gli alfabeti scientifici servono per un dato ramo di studî glottologici, o per date famiglie linguistiche. Secondo quello di Techmer, i segni per le fricative e sorda e sonora, di questa serie labio—labiale, sarebbero f e v.

Tali segni però non esistono in nessun alfabeto letterario, dato pure che i suoni da essi rappresentati possano sporadicamente esistere nelle lingue nostre.

Inoltre osserviamo, che per i nomi di tutte le lingue senza proprio alfabeto e senza letteratura, specie per quelli delle lingue africane, vige tuttora una deplorevole miscela.

Accanto ai nomi indigeni, ciascuno dei popoli enropei, dominatori o colonizzatori, ha creato dei nomi

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Henr. p. 15 afferma solo che il suo segno speciale, cioè p collo spirito aspro sovrapposto, possa rappresentare « also der Pustelant schlechtin ».

speciali, in conformità all' indole della propria lingua, e in dipendenza di circostanze di varia natura. Così la lingua parlata nel Yoruba o Yariba si chiama appunto con questi due nomi, mentre il nome indigeno è Oku; la lingua detta Tshi o Odschi in Europa, viene appellata Cui (it. Ciui, ingl. Chwee) dai nativi; l'Akra viene appellata Ga.

Invalso ormai questo dritto, per quanto abusivo sembri, noi italiani possiamo bene adottare la denominazione di evé, <sup>1</sup> la quale, se a chi crede al suono sordo della fricativa può sembrare da posporsi ad efé, ha sempre il vantaggio di rappresentare a capello il fr. évé e il ted. ewe, e di accostarsi grandemente, specie poi per la grafia, all'ingl. ewe.

#### § 3. Regione dell'Evé. Lingue del Togo.

Secondo Schl., a cui fa capo anche Cust, l'Evé occupa una non grande regione della Guinea Settentrionale, limitata a sud dall'Atlantico, a ovest dal fiume Volta (Amu), ad est dal territorio del Yoruba (o Yariba), a nord da confini non bene determinati.

Henr., che ha annesso alla sua opera una dettagliata mappa, indica confini più precisi. Secondo lui, l'Evé si stende dalla foce dell'Amu sino a Kpandu in-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> In altra opera (De Gregorio, *Glottologia*, Milano, Hoepli, 1886, p. 248) avevamo adottato la forma eué. Ma ora ci decidiamo per evé, oltre che per le ragioni addotte qui nel testo, anche per la preferenza, che a tale forma cominciano a dare i nostri geografi. (Cfr. p. es. Gott. Garollo, *Uno sguardo alla terra*, Milano, Vallardi, vol. II, p. 511).

clusivamente; di li, segue verso nord-est la catena dei monti Agome e Akposo sino a incontrare l'8° parallelo, spingendosi verso est, in modo da comprendere il Dahome; a oriente s'incontra col Yoruba.

L'Evé è la principale delle lingue parlate nella regione del Togo <sup>1</sup> (da to, fiume, e go, spiaggia), la quale da parecchi anni è sotto il protettorato della Germania.

Ivi esistono delle lingue sorelle dell' Evé e delle lingue, che presentano, a quanto pare, una certa indipendenza. Le relazioni tra queste lingue meritano ulteriori studî, perchè noi troviamo, ad es., l'Avatime messo prima da Henr. nel Gruppo del Volta, e poi ascritto tra' cosidetti isolotti linguistici (Henr., p. 2) della regione dell'Evé, come è messo pure da Christaller. Sulla lingua Adele, che è la più settentrionale, Christaller ha scritto una memoria speciale. <sup>2</sup>

Notiamo di passaggio poche consonanze da noi avvertite in alcuni nomi numerali.

|   | Evé               | ADELE |
|---|-------------------|-------|
| 4 | e- $ne$           | ena   |
| 5 | a-to              | tõ    |
| 8 | $e$ $-\tilde{n}i$ | · nye |
| 9 | ñi-de             | nyeki |

Quest'ultima forma presenta nel secondo elemento una consonanza di ordine ideologico. L' Evé  $\tilde{n}i$ —de è letteralmente otto  $(e-\tilde{n}i)$  uno (e-dde); parimente l'Adele nyeki è : otto (nye) uno (eki).

<sup>1</sup> Christaller, Die Sprachen des Toyog. in Zeitschr. cit. p. 5 segg.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Die Adelesprache im Togogebiet in Zeitschr. cit. I, pp. 16-33. Nella carta di Henr. si trova segnato invece Adeli, ma a p. 2 Adele.

# § 4. Parentela col Ga (Akra) e col Ciuí (Tshi, Odschi); relazioni coll'Acú (Yoruba).

Sebbene Fr. Müller abbia stabilito un gruppo delle lingue sopra nominate e dell'Evé, pure crediamo opportuno avvertire, che le diversità lessicali tra queste lingue sono notevolissime, e che l'Acú si mostra il più lontano parente dell'Evé. Le nostre indagini su questo punto ci conducono alle stesse conclusioni di Henr., che al gruppo linguistico, detto della Guinea Settentrionale, ascrive 3 sottogruppi:

- 1. quello della Senegambia occid. (Wolof, Mandingo, etc.).
  - 2. quello del Volta (Tschi, Ga, Ephe, etc.)
  - 3. quello del Niger (Yoruba, Ibo, etc.)

Nel 2° sottogruppo la lingua più importante per la scienza, a causa della sua fedeltà al tipo originario, è certo l'Evé, come bene osserva anche il Müller; nulla importando che lo Ciuí coi varî suoi dialetti (Asanto, ec.) sia parlato da circa 4 milioni di uomini.

Rispetto al lessico ciò che a noi ha recato molta maraviglia è il contrasto tra l'affinità, che rasenta la identità, in certe parole, e l'assoluto distacco in altre. Per ispiegare la prima, si potrebbero supporre delle vere infiltrazioni; ma non vi è dubbio che l'Evé, lo Ciuí e il Ga sieno lingue affini.

<sup>&#</sup>x27; Cfr. per es. J. G. Christaller, A. Dictionary english Tshi-Akru, Basel, 1874.

Per l'Acú (Yoruba) le indagini da noi fatte in base alla lingua parlata dall'indigeno Thomas, nativo di Lagos, ci sono riuscite negative; e anche poco soddisfacente ci è riuscito il confronto tra' nomi numerali, sebbene anche il Müller lo istituisca. Solo i numeri 3 e 10 presentano forme affini.

|    | Acú        | EvĖ     | Civí   | GA      |
|----|------------|---------|--------|---------|
| 1  | ewi        | e-ddé   | e kó   | eko     |
| 2  | éji        | e-vé    | e nú   | enu     |
| 3  | eta        | e-to    | e sà · | ete     |
| 4  | $e\chi ri$ | e-ne    | a náñ  | edfe    |
| 5  | unu        | a-to    | anúm   | enumo   |
| 6  | efa        | a- $de$ | asia   | ekpa    |
| 7  | éje        | da-dré  | asóñ   | kpa wo  |
| 8  | ejo .      | e-ni    | atyó.  | kpanyo  |
| 9  | esso       | ñi-dé   | akróñ  | nehñ .  |
| 10 | éna        | e-uo    | edu    | nyorima |

Dei giorni della settimana (secondo il nostro indicatore ci avverte), mancano le denominazioni nel Yoruba, che adotta l'uso maomettano.

Invece, per queste è mirabile la corrispondenza tra lo Ciuí e l'Evé, mentre il Ga in genere sembra avvicinarsi all'Evé più dello Ciuí. Ecco alcuni pochi esempi, tratti dai nostri spogli.

|           | Evé               | GA            | Cıui        |
|-----------|-------------------|---------------|-------------|
| Domenica  | kvas <b>i</b> –da | hogba         | kwasida     |
| Lunedi    | jo-da             | $d\tilde{s}u$ | dwoda       |
| Martedi   | bla- $da$         | dšufo         | bĕnàda      |
| Mercoledi | iku-da            | šo -          | wukuda      |
| Giovedì   | yawa-da           | $sar{o}$      | yawda       |
| Venerdi   | fi-da             | sohá          | efida       |
| Sabato .  | me mle-da         | ho            | memenĕda    |
|           |                   |               |             |
| cipolla   | sa-bu-le          | sabola        | ,sopradā    |
| sacco     | ko-to-ku          | kotoka        | kotoku      |
| sole      | e-we              | hūlū          | owia        |
| Dio       | Mau               | Mawa          | Onyame      |
| oro       | si–ká             | šika.         | sika        |
| battaglia | a-hua             | ta            | okõ         |
| tavola    | e-kplo            | okplò         | opon        |
| frumento  | e-bli             | able          | aburow      |
| leone     | ja-nta            | dšata         | gyata       |
| anello    | ple-ygo           | bleko         | preko       |
| sega      | sa-ka             | sao           | $s	ilde{a}$ |

#### \$ 5. Dialetti dell' Evé.

Schl. (pp. v-vII) distingueva cinque dialetti: il Mazi (Mahee delle carte) a nord est, il Dahume, il Weta (Whydah) nella costa orientale, l'Anfue ad ovest, l'Anlo nella costa occidentale. Tale distinzione è seguita da Cust, l' che aggiunge qualche dettaglio sulla denominazione degli stessi. Oppurtunamente però Henr. riduce a tre il numero dei dialetti:

- 1. l'occidentale, che comprende l'Anlo, <sup>2</sup> nella laguna di Keta, e l'Anfuä.
- 2. il mediterraneo, suddiviso in a) dialetto montanino a nord-ovest, b) ephe nel centro, c) anecho a sud-est.
- 3. l'orientale distinto in a) Mechi, b) Dahome, c) Pheda-Pla (Whydat-Grand Popo).

Il nestro indicatore, Br., ci avverte che ogni centro di abitazione presenta delle piccole particolarità di pronunzia, come del resto è naturalissimo, specie in Africa. Fra tutti i dialetti, l'Anlo gode ormai una certa riputazione di maggiore purezza e nobiltà, sebbene, per quanto ci risulta, esso non presenta poi delle grandi differenze coll'Anecho, <sup>3</sup> la varietà da noi principal-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Op. cit. pp. 203-205.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Siccome la pronunzia indigena di questo nome reca una nasale gutturale, la forma italiana anglo la rappresenterebbe meglio. Ma questa verrebbe a confondersi con anglo 'inglese'; ed è perciò preferibile anlo, che è anche di uso più comune presso gli autori tedeschi.

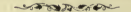
<sup>3</sup> Adottiamo questa forma per la denominazione del dialetto del Klein Popo, perchè Henr. l'adotta, e perchè è comoda anche per la

mente studiata. Soltanto, in Anlo sono molte pubblicazioni a stampa, ad uso della società dei Missionari tedeschi. Ma l'opera di costoro si è anche esercitata sulla lingua del Dahome, <sup>1</sup> detta anche Fò, o Fogbe.

stampa italiana, sebbene solo il ch tedesco abbia un valore presso che uguale alla fricativa sorda gutturale, che è nell'ultima sillaba di questa voce. Del resto, sulle particolarità dell'Anecho cfr. Henr. 91-92.

<sup>1</sup> V. per es. il *Dictionnaire abrégé Français Dahoméen* (Paris, 1879) del missionario francese Courdioux.

M. GIACOMO DE GREGORIO.

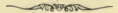


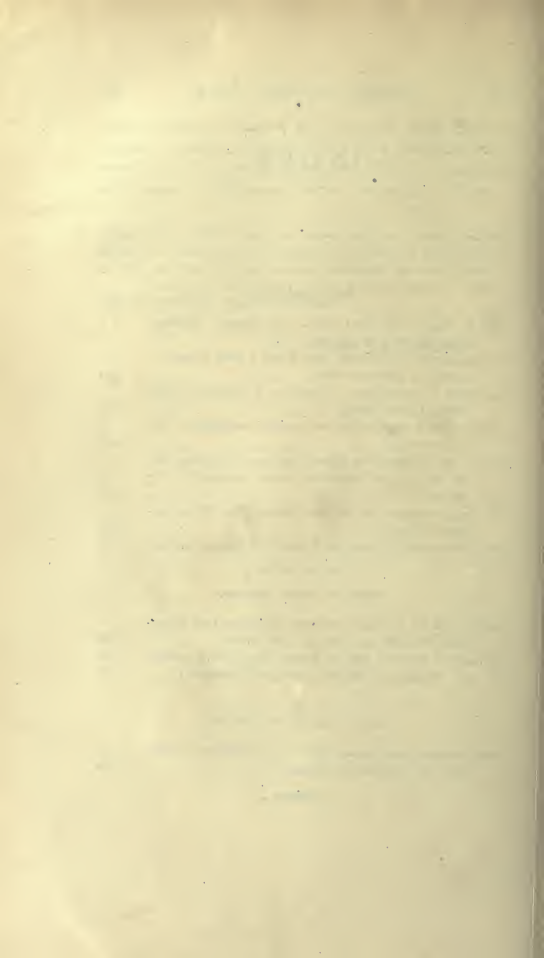
19

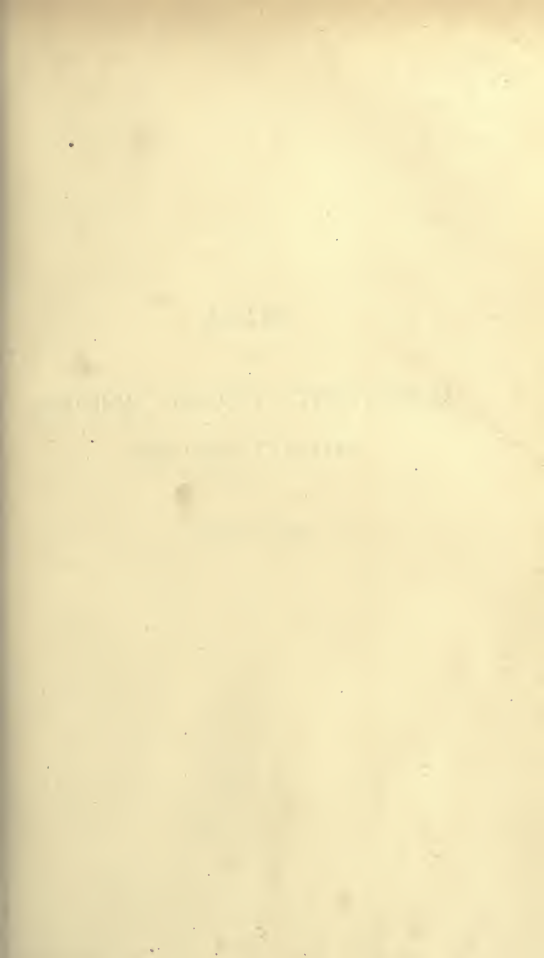
# INDEX

#### SECTION SÉMITIQUE

| Voci di origine araba nella lingua delle Baleari. (Arciduca      |     |
|------------------------------------------------------------------|-----|
| Luigi Salvadore d'Austria)                                       | 1   |
| Gli antecedenti della Cabbala nella Bibbia e nella letteratura   |     |
| talınıdica. (David Castelli)                                     | 57  |
| La cronaca di Galāwdēwos o Claudio re di Abissinia (1540-        |     |
| 1559). (Ignazio Guidi)                                           | 111 |
| Eine Tyrische Weltgeschichte des siebenten yahrhunderts. (Dr.    |     |
| A. Baumstark)                                                    | 117 |
| Note on the Evangeliarum Hierosolymitanum Vaticanum and          |     |
| the origin of the Palestinian Syriac literature. (F. C.          |     |
| Burkitt)                                                         | 119 |
| The name of Samuel and the stem Sha'al. (Prof. Morris Ja-        |     |
| strow J. Ph. D.)                                                 | 127 |
| Des premières origines du peuple d'Israël. (Dr. Edouard Montet). | 129 |
|                                                                  |     |
|                                                                  |     |
| Section du Monde Musulman                                        | ,   |
| Poche parole sul movimento religioso del giorno tra i Musul-     |     |
| mani del nord dell' India. (T. W. Arnold)                        | 135 |
| De l'activité littéraire chez les Arabes. (Emir Chékib Arslan).  |     |
| Sul culto dei santi nel Marocco. (Edward Westermark)             |     |
| on one of sum in sensoon (sum in the sensor).                    | 151 |
|                                                                  |     |
| SECTION LANGUES DE L'AFRIQUE.                                    |     |
|                                                                  |     |
| Sulla struttura della lingua «Evé» in base a dirette osserva-    |     |
| zioni. (M. Giacomo De Gregorio)                                  | 179 |
|                                                                  |     |







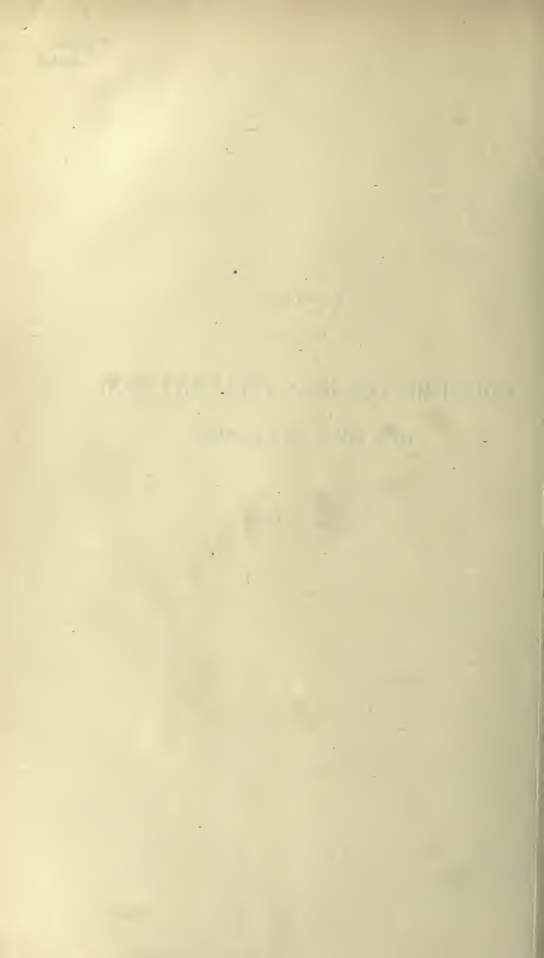


## ACTES

DU

# DOUZIÈME CONGRÈS INTERNATIONAL DES ORIENTALISTES

**ROME 1899** 



## ACTES

DU

# DOUZIÈME CONGRÈS INTERNATIONAL

### DES ORIENTALISTES

**ROME 1899** 

#### TOME TROISIÈME

(DEUXIÈME PARTIE)

SECTIONS: MYTHOLOGIE ET RELIGIONS, LINGUISTIQUE GRÈCE ET ORIENTE



FLORENCE

SOCIÉTÉ TYPOGRAPHIQUE FLORENTINE
RUE SAN GALLO, 33

· MDCCCCII

## 'ALĪ IBN HAMZA

AND HIS CRITICISMS ON FAMOUS ARABIC PHILOLOGISTS.

~30TOE~

The Collection of Arabic MSS. in the British Museum London, though one of the youngest, holds a conspicuous place among European libraries of Arabic literature and has some distinctive features of its own. During the last thirty years many works of great importance have been added, and now its main value and importance lies in two distinct directions. Besides its brilliant set of historical and geographical MSS., <sup>1</sup> there is an abundance of rich and rare MSS. that have reference to Arabic Philology in general and to its different branches, Grammar, Lexicography, Rhetoric and allied subjects, in particular. <sup>2</sup> In this respect the Collection, of

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Compare Rieu, Catalogus Codicum Manuscriptorum Orientalium qui in Museo Britannico asservantur (afterwards quoted as Rieu, Catal.) pp. 181 seq.; 416 seq.; 440 seq.; 544 seq.; 603 seq.; 679 seq.; 729 and Rieu, Supplement to the Catalogue of the Arabic Manuscripts in the British Museum (afterwards quoted as: Rieu, Suppl.), pp. 266 seq.; 440 seq.; 466 seq.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> See Rieu, Catal. pp. 227 seq.; 467 seq.; 639 seq.; 692; 754 seq.; and Rieu, Suppl., pp. 565-629.

which Dr. Rieu has given a full and graphic description, has gained fresh strength by the addition of the very valuable and interesting collections of two of the greatest Arabic scholars of the nineteenth century, which have been incorporated in the original Library, viz. the libraries of Alfred Freiherr von Kremer in 1886 and Ed. William Lane in 1891 and 1893. <sup>2</sup>

In the series of important MSS, which formerly belonged to Freiherr von Kremer, though all branches of Arabic literature are represented, <sup>3</sup> yet the MSS, that bear upon philological questions are particularly noteworthy. There are two that have attracted my special attention, viz. the Kitāb al-taṣḥāf by al 'Askarī and the Kitāb al tanbīhāt 'ala aghālāṭ al-ruwāt by 'Ali Ibn Ḥamza. Both belong to the taṣḥāfāt-literature, which is as a whole very poorly represented in the different libraries, both in Europe and in the East.

The first, properly called کتاب التصحیف, represents a treatise on errors committed by the learned in the spelling and pronunciation of rare words and proper names by Abū Aḥmad al-Ḥasan Ibn 'Abdallāh Ibn Sa'īd, called al-'Askarī, 4 an eminent philologist of the

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> See Rieu, Suppl. Or. 3004-3201. See also Preface, p. II.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Comp. Rieu, Suppl. Or. 4154-4219 and 4618-4657. See also Preface, p. VII.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> It is also very rich in MSS. relating to the origin and early period of Islamism, see Rieu, Suppl. Preface, p. II.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> The main references are given by Rieu, Suppl. no. 842 (Or. 3084) p. 573, viz. Hāji Khalīfa vol. II, p. 302; Ibn Khallikān no. 156 = de Slane's translation, vol. I, p. 382; Ta'rīkh Al-Islām Or. 48; fol. 177; Ansāb al-Sam'ānī, fol. 390 b; al-Suyūṭī, Bughyat alwu'āt fol. 415 b; Flügel, Grammatische Schulen der Araber, p. 254; Brockelmann, Geschichte der Arabischen Literatur, vol. I, pag. 126.

fourth century of the Hijra (he was born A. H. 293 and died A. H. 382), a pupil of Abn Bekr Muhammad Ibn al-Ḥasan Ibn Duraid. The substance of his work has been given by Dr. Rieu in his scholarly and concise manner.

He says: <sup>2</sup> The author starts by giving some curious instances of the trouble the ancients took in ascertaining the correct form of doubtful names; the author also states that he has compiled a comprehensive work on Taṣḥif and has been requested by learned men in Isfahan and Rai to extract from it, in two separate works, what concerned the students of Tradition and what was required by men of letters. The

<sup>1</sup> The references for this excellent philologist and poet are very numerous. The most important of them are: Hājī Khalīfa, vol. VI, p. 322; Fihrist p. 41; Anbarī Tabakāt al-udabā p. pp seq.; Ibn Khallikan, no. 648 = de Slane's translation, vol. III, p. 37; Khizanat al-adab, vol. I, p. 454; Abulfeda, Annales Muslemici, vol. II, p. 376 and note p. 307; Mas'ūdī, Murūj al-dahab vol. VIII, p. . Abū'l-Mahasin, vol. I, p. vww; Al-Zubaidī, Tabakāt al-nuhāt (MS. Brit. Mus.) fol. 19 b. Hamaker, Specimen, p. 33 seq. and 241; Eichhorn, Repertorium. vol. VI, p. 261 seq.; De Rossi, Dizionario Storico, p. 64; Jourdain, Biographie Universelle, vol. XXI, p. 149; Casiri, Bibl. Arabico-Hispana Escurialensis, vol. I, p. 139; Pertsch, d. arab. Hdschr. in Gotha, vol. I, p. 365; Rieu, Catal., p. 258; de Sacy, Anthologie grammaticale, pp. 131 and 136; Wüstenfeld, Genealogische Tabellen, p. 313 and Schafüten, p. 192; v. Hammer-Purgstall, Arabische Literaturgeschichte, vol. II, p. 385, no. 2504; Flügel, Grammatische Schulen, p. 101; Brockelmann, Gesch. der Arabischen Literatur, vol. I, p. 111. Compare also Boisen in the preface to his edition of Ibn Duraid's Makṣūra, p. 25 and Brönnle, Contributions towards Arabic Philology, Part II, p. 20, where most of these references are given.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Comp. Rieu, Suppl. no. 842, p. 573.

latter is the Kitāb al-taṣḥif. The work, which is divided in Bābs, a table of which is given in the preface, cannot claim in all its different parts the same interest. I have therefore decided, as far as this work is concerned, to publish only the more interesting portions, namely

fol. 29<sub>b</sub>-57<sub>b</sub>: The doubts of the Baṣrīs.

fol. 58<sub>a</sub>-87<sub>a</sub>: The doubts of the Kūfīs and their corrections.

fol. 95<sub>a</sub>-158<sub>a</sub>: Difficult passages of the ancient poets and their corrections.

fol.  $159_{\rm b}$ – $169_{\rm b}$ : Difficult passages of the Hamasa and their corrections.

The main interest of the work concentrates itself in the extensive section fol. 95<sub>a</sub>-159<sub>a</sub>, in which the author treats separately, and at considerable length, of the poems of Imrulkais, Al-Nābighah, Zuhair, Tarafah and other ancient poets and these together furnish ample material for the criticism of the context of their respective Dīwāns.

Equally great value attaches to the second *Tashīf-work*, to which I have already alluded and which I propose to publish in full with a running Commentary,

viz. the كمّاب المنسبهات على اغالبط الرواة critical observations on the mistakes of philologists', by 'Ali Ibn Hamza al-Basrī. This author, with his full name Aba'l-Kasim (or, as he is called by al-Suyatt, Aba Nu'aim Hamzah Ibn 'Alı al-Başrı, was, like al-'Askarı, an eminent philologist of the fourth century of the Hijrah (he died A. H. 375) and belonged to the famous circle that gathered round Saif Al-Daulah. He was a great friend of the renowned poet al-Mutanabbi, whom he received in his house, when he repaired to Baghdad. On the famous Diwan of al-Mutanabbi he wrote glosses, which however have not been preserved. The main work of 'Ali Ibn Hamza, the Kitāb al-tanbīhāt, also called ses, refutations, the single parts of which are separately mentioned by Ḥāji Khalīfa, 2 is a rich storehouse of information, more particularly as regards Arabic Philology, and its various branches are touched upon in the course of diffuse criticisms. This work is also valuable for its abundant quotations of ancient Arabic poetry, a good deal of which is not found quoted in other works of similar character. The author starts by relating various anecdotes in connection with philologists with whom it was a constant practice mutually to point out and correct each other's mistakes and then he proceeds to criticize the following eight works.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ta'rīkh al-Islām, MS. of the Brit. Mus. Or. 48, fol. 144 b; Bughyat al-Wu'āt, fol. 172; Rieu, Arabic Catalogue, pp. 486 b; 781 b and Rieu, Supplement, p. 572.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Comp. Hājî Khal. I, 328; IV, 333, 446; V, 155, 162; VI, 358 and Rieu, Supplement, p. 572.

- 1. fol.  $\mathbf{5}_{b}\colon$  The Nawādir of Abū–Ziyād al–Kilābī al Aʿrābī.  $^{1}$
- 2. The Nawādir of Abū 'Amr Ishāk Ibn Mirār al Shaibānī, who died A. H. 210.  $^{2}$
- 3. The  $Kit\bar{a}b$   $al-nab\bar{a}t$  by Ahmad Ibn Da'ūd al Dīnawārī, who died A. H. 282.  $^3$

These three works afore mentioned are non-extant or at least have not been found yet, which of course greatly adds to the value of 'Alī Ibn Hamza's work, insomuch as it gives in the criticisms fragments of the lost works. Of the following five works two have been made accessible by good editions, whilst three are extant in good MSS.

- 4. The  $K\bar{a}mil$  of al-Mubarrad, we died A. H. 285. William Wright made an excellent edition of this
- <sup>4</sup> See on him Fihrist p. 454 and notes p. 30; Flügel, Grammatische Schulen d. Araber, p. 46.
- <sup>2</sup> See on 'Amr Abū al-Shaibānī: Fihrist p. 44 and notes pp. 28; 37 (there are different records about the date of his death, viz. 213, 210, 206 and 205); Anbārī, Tabakāt al-udabā pp. 1p.-1p3; Ibn Kuteiba p. vv·; Ibn Khallikān no. 85 = de Slane's translation, vol. I, p. 182; Abū'l-Maḥāsin (Ed. Yuynboll and Matthes), vol. I, p. 4·3; Abulfeda, Annales muslemici (ed. Reiske), vol. II, p. 1p. 1p.; v. Hammer-Purgstall, Arab. Lit., vol. III, p. 317; Brockelmann, Arab. Lit., vol. V, p. 116; Flügel, Grammatische Schulen, pp. 139-142.
- 3 Comp. Fihrist, p. vA and notes p. 40; Abulfeda, Annales muslemici, vol. II. p. pv4 and notes p. 243; Ibn Kuṭlūbugha (ed. by Flügel in Abhandl. für die Kunde des Morgenlandes, vol. III, p. 95; Mas'ūdī, vol. III, p. 45454; Bughyat al-wu'āt fol. 71; Rieu Supplement, p. 572.
- For al-Mubarrad Comp. Fihrist, p. 84; Hājī Khalīfa, vol. V, p. 156; Ibn Khallikān no. 647 = de Slane's translation, vol. III, p. 31;

work, and on the foundation of this edition there has more recently another one been brought out at Bulak.

- 5. Ikhtiyar Fasiḥ al-Kalam, by Abn'l-'Abbās Aḥmad Ibn Yaḥyā Tha'lab, who died A. H. 291, ¹ edited by F. Barth, Berlin 1876, according to the MSS. of Berlin, Leiden and Rome.
- 6. Kitāb Gharīb al-Muṣannaf by Abn Ubaid al-Ķāsim Ibn Sallām, who died A. H. 224. Of this most important work there are MSS. at Cairo and Constantinople and in the private library of Count Landberg.
- 7. The *Iṣlāḥ al-Manṭi*k by Ibn al-Sikkīt, who died a. H. 244. <sup>3</sup>

Anbāri Tabakāt al-udabā p. PV4; Abū'l-Maḥāsin, vol. I, pp. 8AA and PVV; vol. II, pp. IP45, IV8, IV4; Abulfeda, Annales muslemici, vol. II, p. 282 and notes 248, 302; 'Abd al-Laṭīf p. 481; Al-Zubaidī, fol. 10 b; Hamaker, Specimen, p. 27; Wüstenfeld, Geschichtsschreiber, p. 80; Flügel, Grammatische Schulen, p. 93; Brockelmann, Arab. Lit., vol. I, p. 108; and Brönnle, Contributions towards Arabic Philology, Part II, p. 18.

¹ Comp. Anbārī, Ṭabakāt al-udabā, pp. μημ—μηη; Hāji Khalīfa, vol. IV, p. 443; Ibn Khallikān, no. 42; Fihrist, p. ντε; Al-Suyūṭī in al-Muzhir, vol. II, p. μμμ; Flügel, Grammatische Schulen, p. 164; Brockelmann, Arab. Lit., vol. I, p. 118.

² See Anbārī, Tabakāt al-udabā pp. taa-taa; Fihrist p. vt; Ibn Khallikân m. 345 = de Slane's translation, vol. II, p. 486; Abulfeda, Annales Muslemici, vol. II, pag. 172 ande note 159; 'Abd al-Laṭīf p. 538; Al-Zubaidī, fol. 20 b; v. Hammer, Arab. Lit., vol. III, p. 325, no. 1250; Hamaker, Specimen, p. 167; Wüstenfeld, Schafiiten, no. 2; Flügel, Grammatische Schulen p. 85; Brockelmann, Arab. Lit., vol. I, p. 107; Jourdain, Biographie universelle, vol. I, p. 96; Brönnle, Contributions towards Arabic Philology, Part II, p. 14.

3 Comp. Anbārī, Tabakāt al-udabā, p. ppv-pst; Ibn Khallikān no. 798 — de Slane's translation, vol. II, p. 293; Mir'āt al-Zamān, An edition of this work, of which there are extant many and good MSS., is prepared in Beyrut by Pater Cheikho.

8. The  $Kit\bar{a}b$   $al-Maks\bar{u}r$  wa'l  $Mamd\bar{u}d$  by Ibn Wallad, who died a H. 332. <sup>1</sup>

Of this work I am preparing an edition according to the MSS. of Berlin, Paris and London, the Arabic part of which is already printed and which will appear early next year, furnished with critical Notes, Introduction, Commentary and Indices.

From this short list of the eight work, which are criticised by our author 'Ali B. Ḥamza, it is easy to infer the far-reaching importance of his *Kitāb al-tanbīhāt*, which is preserved in different MSS. The best and oldest MS. is preserved in the Viceregal Library in Cairo, <sup>2</sup> which the Director of the Library has caused to be recopied. Other MSS. are in the British Museum

fol. 126; Bughyat al-wu'at, fol. 215; Abulfeda, Annales Muslemici, vol. II, p. 202; Fihrist p. vp; Kāmil, vol. VII, p. 29; Al-Zubaidī, fol. 20 b; Hamaker, Specimen, pp. 5; 167; 229; de Sacy, Anthologie grammaticale, p. 137: Flügel, Grammatische Schulen, pp. 158-161; Rieu, Suppl., p. 365, no. 831; Brockelmann, Arab. Lit., vol. I, p. 117; Brönnle, Contributions towards Arabic Philology, Part II, p. 17.

<sup>4</sup> For Ibn Wallād comp. Hājī Khalīfa vol. I, p. 446, no. 1308; vol. X, p. 155, no. 10518; Husn al-muḥāḍara, vol. I, p. μ·Ψ; Bughyat al-wu'at (MS. Brit.Mus. Or. 3042), fol. 89 b; Muntaka al-'ibar (MS. Brit. Mus. Or. 3006), fol. 122; Al-Zubaidī (MS. Brit. Mus. Or. 2041), fol. 22 b: Flügel, Grammatische Schulen, pp. 100, 233; Rieu, Suppl., p. 827; Brock., Arab. Lit., vol. I, p. 131. For all the details as to this author and his work see Brönnle, Contributions towards Arabic Philology; Part I; and Part II, pp. 23 and 47 seq.

<sup>2</sup> See Fihrist al-kutub al-'arabīyqa al-maḥfūza bi'l-kutubkhāne al-khidīwīyya al-miṣrīyya, vol. IV, p. 221.

in London, formerly belonging to Freiherr von Kremer, in the University-Library at Strassburg previously belonging to Dr. Spitta, 2 and another MS. in the Private Library of Count Landberg. There is therefore no lack of MSS., but a close and careful examination of them has shown me, that they have all emanated from the old and greatly mutilated MS. of the Viceregal Library in Cairo, and the great difficulty for a satisfactory critical edition lies in the fact, that this original MS. is in a rather dilapidated condition. A good many passages are party obliterated and scarcely legible, whilst others have been so frequently altered by different hands that it is utterly impossible to make out with certainty the original readings. The task of the copyists was consequently rendered most trying, and it is very interesting to follow up the manner and method, in which they deal with their subject. They very seldom harmonise and frequently stand in diametrical opposition to one another.

As a matter of course, for the critical edition only those copies are worthy to be taken into consideration, which are compiled by conscientious and skilled transcribers. But, as the matter stands, it is rather difficult to give a good and accurate text all the more so, as the work is teaming with poetical quotations. A fairly safe foundation and base is given in those parts of the work, in which the original critical text is preserved as is the case with the last five criticised books, so that

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> See Rieu, Suppl. 572 no. 841.

Nöldeke in "Zeitschrift der Deutschen Morgenländischen Gesellsch.", vol. XL, p. 313 (1886).

we are able to restore many parts of the Manuscript with tolerable safety. But there remain other sections, namely the criticisms on the first three works, in which the original text, underlying the criticisms, is nonextant or at least not found yet. The criticisms underlying the text often give valuable hints for the right method of reading the criticised work; yet there still remain so many riddles to be solved, that the editor's task must be, regardless of trouble and loss of time, to try to bring within his reach every source of information which possibly might throw light on the text. In this respect I made a special point of going to the sources as far as the unpublished Dīwāns of poets are concerned, particularly those of Dhu-l-rumma, al-'Ajjāj and Ru'bah Ibn al-'Ajjāj. Through the kindness of different Arabic scholars I have been enabled to use a good many MSS., which are generally not so easily accessible, some in the British Museum and the India Office in London and some in the University-library in Leiden. Prof. D. H. Müller in Vienna kindly lent me the Dīwān of al-'Ajjāj, which is in his private possession; 1 the Director of the University-library in Strassburg sent me for my use in the India Office the Dīwān of Ru'bah Ibn al-'Ajjāj' and some philological work and the MSS. of the Hamasa of al-Buhturi, of the

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> See D. H. Müller in "Sitzungsberichte der Wiener Academie der Wissenschaften" 1878. pp. 335-342; Brockelmann, Arab. Lit., vol. I, p. 60; Bittner, Das erste Gedicht aus dem Dīwān des arabischen Dichters al-'Aġġâġ. Nach den Handschriften von Constantinopel, Kairo und Leiden hersg. Wien 1896.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> See Nöldeke in "Zeitschrift der Deutschen Morgenländischen Gesellschaft" vol. XI, p. 313; Brockelmann, Arab. Lit., vol. I, p. 60.

Diwans of Dhu-l-rumma, al Ferazdak and al-Shammakh, to these I had access in the British Museum and in the University-Library in Leiden respectively. For the philological side of the work I had the rich treasures of the British Museum at my disposal. So I have done everything in my power to prepare an edition as good as possible with the materials to hand.

I have already dwelt on the great value which attaches to this work of 'Ali Ibn Hamza with respect to both the various branches of Philology and the ancient Poetry, and pointed out that indeed it furnishes some of the most systematic and effective documents of the ancient Arabic Philology, Yet there remains still the question to decide wherein this particular value lies. First of all, in its pronounced critical character. The Arabs are as a whole of a rather uncritical disposition; they receive the old traditions and accounts without much critical raisonnement, and place an almost absolute belief in the authority of those old linguists. In striking contrast to this stands our author, 'Ali Ibn Hamza. The very first and greatest of the Lughawi's are good enough for him to venture a critical passage with, and it must be said that as a whole he exhibits himself as rather an unjudicious exponent of the school of the Başrıs. In fact one cannot help realising that 'Alı Ibn Hamza, although belonging to the school of al-Basrah made it a rule to be fair and impartial, and to point out the errors of the Başrıs as unsparingly as those of the adversary school of the Philologists of Kafah.1 There is, however, one exception to this rule, namely in his

<sup>1</sup> Comp. Rieu, Suppl., no. 842, p. 573.

copious criticism, that on the Kāmil of Mubarrad, a masterpiece of deep and well-founded philological knowledge. From the very outset he indulges in such scathing and sharp invectives against this consummate master in philology and aesthetics, as Mubarrad, that we are bound to admit that his pronounced dislike, probably emanating from a certain jealousy of Mubarrad's high scientific reputation dragged him too far and made him unjust, although even in this case we cannot refuse to him the possession of an exceptionally critical spirit. It will indeed be a most interesting, though rather difficult task for the commentary, with which I propose to furnish the critical edition, to balance the different views of the criticised authors and of their critic, 'Alī Ibn Hamza, one against the other, and as far as is possible, to attempt a final decision, on which side the right really lies. For this purpose, I shall have to gain a full knowledge of the Kitāb al-insāf by al-Anbāri on the controversies between the schools of Basra and Kūfa, as it is preserved in the Libraries at Leiden, the Escurial and Constantinople. 1 In putting forward his criticisms our author piles up a remarkably large amount of rich material, grammatical, lexical, graphical, poetical, historical and geographical; in fact, he touches upon almost all the intricate problems in which Arabic literature is so abundantly rich.

Specially noteworthy in this respect are the numerous references of 'Alī Ibn Ḥamza to the observations and remarks of other authors, which are not known

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Comp. Brockelmann, Arab. Lit., I, 115; Brönnle, Contributions towards Arabic Philology, Part II, pp. 11, 34, 39 seq., where a specimen of the work is given.

to us through other sources. At the same time there are to be found many poetical fragments, which, a careful examination has shown me, are preserved neither in the great Arabic Dictionaries, as the Sahih, the Tāj al-'Arās, the Lisān al-'Arab, nor in the great Adab works as the Khizānat al-Adab, 'Iḥd al-farīd, etc., neither are they to be found in less well-known sources to which I have turned in the hope to find out the parallels. And from this point of view, the Kitāb al-tanbīhāt exhibits a most valuable contribution towards ancient Arabic Poetry.

The main strength, however, lies in the fact, to which I have already briefly alluded, that it contains criticisms on three prominent works, which are non-extant or at least are at the moment lost, that is to say, the two Nawādir-works of Abū Ziyād al-Kilābī al-A'rābi and of Abū 'Amr al-Shaibāni, and, on the other hand, the Kitāb al-nabāt by Aḥmad b. Dā'ūd al-Dīnawari.

Although one of the best specimens of the rich Nawādir—literature has been made accessible by a good edition (viz. the Nawādir of Abū Zaid, which appeared Beirut 1895) yet the overwhelming richness of the Arabic language renders it most desirable to bring within the reach of the oriental student still other products of this Nawādir—literature. The names of such accomplished masters in philological matters, as Ibn al—A'rābī and al—Shaibānī, afford a certain guarantee that the Nawādir—books, composed by the same, will open up and enlarge a new field in Arabic Philology. That this is indeed the case, is abundantly and conclusively shown by the remains of their works as pre-

served in the criticisms of 'Alī Ibn Ḥamza. Although that author in his critical reviews has availed himself of a rather eclectical method, in as much as he has only selected those parts which appeared to him particularly to need correction, as substrata for his philological power and critical sagacity, yet by the very character of his reviews we are enabled to reconstruct many valuable fragments of these lost works. In my « Bericht an die Kgl. Akademie d. Wissenschaften zu Berlin über meine arabischen Studien am British Museum zu London » I made a humble attempt to reconstruct these three lost works; by disentangling their underlying clauses from the complicated and intricate passages of the criticism and detaching them from the context, and to link together these disjecta membra. At the same time, in order to give some idea of the character and aim of the critic 'Alī Ibn Ḥamza, I have endeavoured by reconstructing the two first works to point out in each single passage which way the criticism sets in and show the point of view taken by the critic.

As to the Kitāb al-nabāt, 'the book of the Plants', by al-Dīnawarī, I scarcely need to point out at greater length, how much importance is to be attached to this conspicuous specimen of the ancient Arabian botanical literature, which is by no means richly represented either in printed books or in MSS. It must, however, be said, that from the general drift of thought and language observable in the preserved passages of the work, we are justified in concluding, that al-Dīnawarī deals with his subject much more from the philological point of view than from that of natural history, as is the custom with these old Lughawī's.

Thus after having given in short outlines the main characteristics and most striking features of the relation which exists between the critic 'All Ibn Hamza and the authors criticised by him, I have, in conclusion, to add still some words about the last category of criticised works, namely those which are extant only in MSS., as is the case with the Kitâb Iṣlāḥ al manṭiḥ by Ibn al-Sikkīt, the Gharīb al-Muṣannaf by Abū 'Obaid, and the Kitāb al-maḥṣūr wa'l-mamdūd by Ibn Wallād.

The first of these, the Iṣlāḥ al-manṭik, the main work of the great philologist Abū Yūsuf Ya'kūb Ibn Ishāk Ibn al-Sikkūt, the pupil of al-Kisā'i and al-Farrā, will be edited in the course of the next years by Pater Cheikho in Beirūt, according to the MSS. of Berlin, Leiden, London (Brit. Mus.), Escurial, Cairo and Constantinople. The best of these MSS. undoubtedly is in the Brit. Mus., and I have thoroughly studied it for purposes of comparison with its criticism.

The second work, the Gharīb al-Muṣannaf by Abū 'Obaid, is one of the most noteworthy and complete systematic Dictionaries, and in my opinion it should be edited. It is preserved in three MSS., one in Cairo, one in Constantinople (Aja, Sofia) and the third in the private library of Count Landberg. Whereas the first two MSS. are quite modern, according to the letters I have received on this subject from Prof. Dr. Moritz, Director of the Viceregal Library in Cairo, and from Dr. Gierz, Dragoman to the German Embassy in Constantinople, the MS. in the possession of Count Landberg is of rather an old date and it must, for a forthcoming edition, in the first place be taken into due considera-

tion. In any case, I shall have to study thoroughly this work, for purposes of comparative criticism.

As to the third work of this category - and at the same time the last of the whole section — the Kitāb almaksūr wa'l-mamdūd by Ibn Wallād- who belonged to the Egyptian school of Arabic Philologists, I have myself undertaken an edition, as a forerunner to that of the Tanbihāt, and I am glad to add, that the print of the book, which will be published by Messrs. Luzac and Co. London, and the Librairie et Imprimerie, cidevant E. F. Brill Leiden, is already in an advanced state. The treatment of the maksūr-wa'l-mamdūd question was quite a favourite one with the old Lughawis, and in the Introduction to the edition I have endeavoured to give a full summary of what has been written upon this question. There are three MSS. of this work, respectively in Berlin, in Paris and in London. By for the best is that in the British Museum, both on account of its age and its correctness. As to the other MSS. I have been compelled to form an opinion about them which is rather contrary to that of their chroniclers in their various catalogues. Both, Wetzstein, to whom the MS. previously belonged, in his short Handlist (not printed) 2 and Ahlwardt in the great Berlin Catalogue, are looking upon this Berlin MS. as the original work of Ibn Wallad. But a close examin-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> The book has now appeared under the title: "Contributions towards Arabic Philology", Part I, by Dr. Paul Brönnle, London and Leiden, 1900.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Wetzstein, Handlist II, 1720.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Ahlwardt, Arabische Handschriften d. Kgl. Bibliothek, Berlin, vol. VI, no. 6940.

ation and careful comparison with the two other MSS. convincingly shows that the Berlin MS. is in fact not the original work of Ibn Wallad, but only an extract, and a rather poor one too. It not only greatly differs from the other two in the prosaical sections, but also the shawahid, the loca probantia which form, as it were, the backbone of a standard work of Arabic Philology, are almost entirely omitted, and this in connection with the fact that the second and shorter, the merely grammatical portion of the work, is totally left out, has led me to the conclusion that the Berlin MS. exhibits merely an extract of the original work, written particularly for lexicographical purposes. The only portion of this MS., that agrees in the whole with that of the other two MSS. is the Introduction. 1

On the other hand, the Paris MS. is described by Baron de Slane as containing whole the work of Ibn Wallad. But he has overlooked the fact that the latter part of this MS., although written by the same hand and with the same ink as the former part, in reality contains the fragments of quite another work which I have not been able as yet fully to identify. But from its contents I think myself justified in drawing the conclusion that it belonged to one of the numerous works on the 'Masculine and Feminine', a Kitāb al-Mudhakkar wa'l-Mu'annath.

The edition of this work by Ibn Vallad forms the first part of a series under the title « Contributions towards Arabic Philology, » in which I propose to publish some

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> For the details Comp. Brönnle, Contributions towards Arabic Philology, Part II.

of the most interesting documents of the oldest Arabic Philology and to furnish the editions with literary Introductions, and, as far as it is deemed necessary, with Commentaries in *extenso* dealing with the different points in question.

The series will besides comprise the two unpublished works of Kutrub both according to unique MSS., the Kitāb al-azmine, 'book of the Times', according to the unique MS. of the Brit. Mus., and the Kitāb aladdād, the main source of Kitāb al-addād by al-Anbāri (edited by Houtsma) according to the unique MS. of the Royal Library in Berlin; furthermore the Commentary Abū Dharr on the Biography of Muhammad by Ibn Hishām, especially on the poems, contained therein, according to the MSS. of Berlin, Constantinople and of the Escurial; and some other valuable treatise on Arabic Philology. The main part, however, round which all the others are grouped, will form the edition in two vols., of the Kitāb al-tanbīhāt, the criticisms of Alī Ibn . Hamza, which forms such a notable landmark in the wide realm of Arabic Philology, and of which I have had great pleasure in giving in brief outlines the most striking features and main characteristics to the Muhammedan Section of the International Oriental Congress in Rome.

In order to convey an idea of the character of 'Alī Ibn Ḥamza's literary style and of the critical methods he has adopted in his reviews, I think it appropriate to annex a few examples. As I have pointed out above, the criticisms are generally of very different length, now short aphorisms, now complete treatises on subjects which attract the critic's particular interest, but always

supported by a most liberal display of poetical quotations.

1. The first of the two examples which I append to the foregoing essay, is taken from 'Ali Ibn Hamza's criticism upon the *Kamil* of al-Mubarrad (edited by William Wright). Of all these eight criticized works there is none which has been so closely scrutinised by our author as that famous work of al-Mubarrad, particulary in its first part, whereas in the second the critical zeal seems to be somewhat lacking.

[و]قال أبو العبّاس وذكر الشجة وإذا خرقت العَظْمَ وبَلَغَت أُمَّ الدِماغ وهي جُلَمِدةً قد أُلبَستِ الدِماغ فهي المُماغَ فهمي الأمّة وبعض العرب يسمّبهما المأمومة وذلك أوضاؤها إلى أمّ الدِماغ ولا غاية بعدها قال الشاعر

يُحُبَّحُ ' مَأْمُومَةً فِي قَعْرِهَا لَجَفَّ فَأَسْتُ ٱلطَّسِبِ قَذَاهَا كَالْمُغَارِيدِ ﴿

#### وهذا غلط قبيَّ إنَّا الامة الشجة والمأمومة أمُّ الدِّماغ

- By C. in the notes is meant the Cairo MS., by K the MS. of the Brit. Mus. (formerly belonging to Freiherr von Kremer), by S the Strassburg MS.
  - <sup>2</sup> See Kāmil (ed. Wright) VVB, l. 8 = Cairo edit. PAB, l. 18.
  - 3 The Kāmil reads .
  - Most of the MSS. read
- <sup>5</sup> The verse is attributed to عذار بن درّة الطائي and is also quoted in al-Saḥāḥ II, פאלות אין, דאָם ביא וואָס ביא וואָס and is also quoted in al-Saḥāḥ II, פאלות אין, אין אין, Lisān al-'Arab, IV, שאו and XI, אין אין.

المشجوجة أمّة والذي قالد محال وقال صالح بن الأحدَف يَدَعْنَ أمَّ رَأْسِهِ مَأْمُومَة الله

فقال ورائي هاهنا في معني أمامي قال الله عَز وجلَّ \* وَإِنِّ خِنْتُ الْمُوْالَيَ مِنْ وَرَائِي \* وقال جلّ وعزّ \* \* وَكَانَ وَرَاءُهُمْ مَلِكً يَاخُذُ كُلّ سَعْبِنَةٍ غَضْبًا \* ولوراء الأمام والخلف صحيح اللّ أنّه غلط باستشهاد \* بالآية الأولى واتمًا معنى قولد \* وَإِنِّي

#### وَّاذْنَهُ هَبْدوعَةً مَصْلوبَة

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> The whole verse is mentioned in Lisan al-'Arab XIII, 1988 with the second hemistich running as follows

<sup>2</sup> MSS. K and S read مصرب

³ MSS. C and K اترجو

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> This verse in also cited in Tāj al-'Arūs X هم and Lisān al-'Arab XX, ۲۹۹ (Let vocalizes لفضرب) as Active).

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Korān, Sūra XIX, verse 5.

<sup>6</sup> Kolān, Sūra XVIII, verse 78.

خِفْتُ ٱلْمُوَائِي مِنْ وَرَائِي مُ أَي من بعدي هكذا قال المُعَسِّرون ولا معني لامامي هاهنا والله أعلم وببت سوّار أيضًا والفلاة خلفي خبر من أمامي والحجّة في قولد عزّ وجلّ م وكان وَمَاعُم مَلِّ م وقال عزّ وجلّ من قادل م ويَالَ م وقال عزّ وجلّ من قادل م ويَالَ سجانه م مِن ورَائِهِ وَيَخَرُونَ وَرَاءَهُم يَوْمًا ثَعْبِلًا م وقال سجانه م من ورَائِه جَهَنَّمُ وَيُسْتَى مِن مَا عَمْديدٍ ولبس الوماء من الأصداد وكما يقول بعض أهل اللغة وإنها معني الوماء ما تواري عنك واستتر قال النابغة و

#### حَلَقْتُ قَلَمْ أَتْرُكُ لِنَقْسِكَ مِيَعَةً وَلَهِمَ وَرَاءَ اللّهِ الْمَرْءَ مَذْهَبُ

أي لبس بعد مذاهب الله المرء مذهب وقال تعالى " م وَمِنْ وَمَ ائِهِ عَدْابٌ عَلَمِظٌ \* أي من بعد ذلك واختار في قولد تعالى \* وَكَانَ وَمَ اءَهُم مَكَلَّ \* خلفهم وقال هذا أجود الوجهين قال وقبل قُدّامهم وهذا جائِزٌ في اللغة الأن ما

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Korān, Sūra LXX, verse 27.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Korān, Sūra XIV, verse 19.

<sup>3</sup> Comp. Ahlwardt, Six Divans, p. 8,  $\mu$ ; Lisan al-'Arab XIV.

وَهُلَّ يَأْثُمُنَّ ذُو أُمَّة وهو طَائعُ

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Korān, Sūra XIV, verse 20. .

بین یدیک وما خلفک إذا تواري عنک فقد صار وبراءک وأنشد ا [fol. 59 b]

# أَلَبْسُ وَرادَيَ أَنْ تَرَاحَتُ مَنبَّتِي لَا لَا مُنبَّتِي لَرُومُ ٱلْعَصَا يَحْنَى عَلَبْهَا ٱلْأَصابِعُ

ومعنى هذا البببت وقال أبو العبّاس والناجذ آخر الأضراس فن ذك قولهم ضحك حتّي بكت نواجِذُه وهذ اغلط من أبي العبّاس الضحك لا يُبدي آخر الأضراس ولا يبدو إلاّ بالغلس وإنها الناجذ الذي يلي الناب فال الشمّاخ و

إِذَا رَجَّعَ ٱلتَّعْشِيرَ \* عَجَّا كَأَنَّهُ بِنَاجِذِهِ مِنْ خَلْفِ فارِحِهِ شجِي

والعامرح هاهنا الناب ولو كان كما قال لقال الشمّاخ من خلف أضراسه، وأنشد أبو العبّاس

The verse is by Labīd and quoted Tāj al-'Arūs X, هم and Lisān al-'Arab XX, ۲۹۹ with المنافقة for المنافقة المن

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Kāmil (ed. Wright p. 3., l. 3.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> The verse is not contained in the Dīwān of al-Shammākh (MS. Leiden).

<sup>&#</sup>x27; K and C read Just!

## مُسَحِّسِ حَدًّ تُنَّنِي آلْحَصًا عَنْ طُرِيقِهَا يُطَيِّرُ أَحْشًا الْرَّعِبِبِ ٱنْتِثَارُهَا الْمُ

وفسره فقال مسحسحة تقشر وجه الأرض وإنمّا المسحسحة وهو من السحّ فأمّا الّتي تقشر وجه الأرض فائمًا هي الساحبة والسحو القشر والسح الصب فأظهر الشاعر التضعبف وبناه من سَحْسَحْتُ كما تقول كفّ وكَفْكُف وكبّ وكبّكب فال الله عزّ وجل نه فكُنبكبوا فِهما هُمّ والنّافون وأنشه أبو العبّاس قول جرير

وَإِنِّي لَأَسْتَحْبِي أَخِي أَنْ أَرَي لَدُ عَلَيْ مَن آلْخَقِّ ٱلَّذِي لا يَرَي لِبَا

ثمّ قال وهذا بهست بَجِله قومً علي خلاف معناه وإنّما تأويله إنّي لأَسْتَخْبِي أَخِي أَن يكون له عليّ فضلً ولا يكون لي علمه فضلً ومتّي البه مُكافأةً فأَسْتَخْبِي أَن أري له حقّا علمه فضلً ومتّي البه مُكافأةً فأَسْتَخْبِي أَن أري له حقّا وهذا جما فعل إليّ ولا أفعل إلبه ما يكون لي علمه حقّ وهذا

<sup>&#</sup>x27; Lisān al-'Arab XVIII, 199 reads مُصَحَمَدُهُ. The verse

<sup>2</sup> Kāmil reads

<sup>3</sup> K reads linel(a)

<sup>4</sup> Korān, Sūra XXVI, verse 44.

من مذاهب الكرام وممّا تأخذ بد أنّفُسَهما ولم يجل هذا الببت علي خلاف معناه سواه وهذا الذي يأوله حَسَن لو كان جرير قصده وهذا شعر له خبر معروف يدلّ علي فساد قول أبي العمّاس حكي أبو عُببدة وغيره من العُلماء أنّ جَدّ جرير قسم ماله على ولده فسألد جرير أن يلحقه بهم وقال قد صرت رجلًا وكان يرعي مال جدّه فلم ينفعه ذك عنده ولم يعطه شبمًا فقال هذا الشعريعاتب جدّه ويبين ما قلناه قول جرير في هذه [60] الكلة

وَقَائِلَةٍ وَاللَّامْعُ يَخْدِرُ كُخْلَمِهَا أَوَقَائِلَةٍ وَاللَّمْوَالِمَا أَبَعْدَ جَرِيرٍ تُكْرِمُونَ الْمَوَالِمَا

َ فَأَنْتَ أَبِي مَا لَمْ تَكُنْ لِيَ حَاجَةً فَأَنْتَ أَنْ لَا أَبَا لِهَا فَإِنْ عَرَّضَتَ أَنْ لَا أَبَا لِهَا

وَإِنِّي لَأَسْتَحْبِي أَخِي أَنْ أَرَي لَهُ وَإِنِّي لَهُ عَلَيْ مِنَ ٱلْفَضْلِ ٱلدَّذِي لَا يَرَي لِبَا

ومثل هذا قول الشاعر

وَلَسْتُ بَهِهَبَّابٍ لِمَنْ لَا يَهَابُنِيَ وَلَسْتُ أَرَي لِلْمَرْءُ مَا لَا يَرَي لِهَا

### وهذا المذاهب الكرام اشبه من الأول لأنَّ الأول اداء حقّ وهذا رفع نفس مع أنّه الّذي أراده جرير وقصده

2. As the second example I have selected a short passage of 'Ali Ibn Hamza's critical review on the Kitab al-nabāt by al-Dinawarī. This work is the more important, as Arabic works relating to botanical studies are exceedingly scanty. It must however be borne in mind that it is written not, as one might expect, from the point of view of natural history, but from a philological standpoint. But all the same the scientific result for this rather neglected branch of Arabic science remains a considerable one, and the edition of this part of 'Ali Ibn Hamza's worth will largely tend to throw light on many difficult questions relating to botanical matters.

[fol. 28,] ويروي أبو حنبغة لأبي ذويب ثُلاَثًا فَلَمَّا آسْتُحِبِلَ آلرَّبَا بُ وآسْتَجْمَعُ آلطِّفْلُ مِنْهُ رُشُوحًا '

وفسّره فقال اسْتُحبِلَ الرَّباب كُرِكرَ وَكُخِضَ وهذا البببت وآلذي قبله وهو

'The verse is also quoted with الرباب fore الرباب in Tāj al-'Arūs II, الموجع VII, ۲۹۷; VII. عابل Lisān al-'Arab III, ۲۸۹; XIII, المع and XIII, ۲۲۲, with different variants.

#### وَهُلِي خَرْجُهُ وَآسْتُحِبِلَ ٱلُرِّبَا بُ عَنْهُ وَغُرِّمٌ ' مَاءً صَرِجَا

ويرويان بالحاء والخاء والجهم واستحهل واستحهل واستحهل واستحهل والحبم والجهم رواية أبي حنهفة واستحهل وه أضعفها وتلهما الحاء ثم الخاء ثم الخاء ثم الخاء معجمة وها أها الروايات وخيرها فاستحبل بالحيم كركر وتخض وقهل بل حالت العين فهه والقول الأول خير وهو أشبه بالشعر وهو قول أبي حنبفة واستحبل فرع مأوه ومنه قول الشاعر

#### يُحِمِدُونَ ٱلسِّبَجَالَ عَلَيَ ٱلسِّبَجَالِ ﴿

وهو اختبار تعلب واستجبل نظر إلى حاله وهو خير. الأقوال لأن بعده

#### كَّانَّ دُمُوعَهُ غَرْبًا سُنَاة

(T. A l. c. غرنا سباق). See also Lisān al-'Arab VIII, سعم and XII, هرا مال , where a similar verse by Ibn al-Rikā' is quoted

¹ The MSS. read عزم, but the reading of the Dictionaries غرّر is preferable.

<sup>2</sup> In K transponed stale stale

<sup>3</sup> Comp. Tāj al-'Arūs VII, μρ. and VII. μημ, where the whole verse is quoted, like Lisān al-'Arab XIII, μ.μ., the first hemistich running as follows

#### مُوَّتْهُ ٱلنَّعَامَي فَلَمْ يَعْتَرَفَ خِلَافَ ٱلنَّعَامَي مِن ٱلشَّامِ رِجَا ا

ونحن نختام الخاء معجمة فتأمّل الشعر جد ما اخترناه خيرا ممّا اختام، غيرنا وأنشد أبو حنبغة للثير

وَعَرَّسَ بِٱلسَّكْوَانِ رَبْعَيْنِ وَٱرْتَكاَ يَجُرُّ كَمَا خَرَّ ٱلمَكِمِثُ ٱلْمُسَافِرُ ،

وفال ربعين ثمانبة أيّام كما قال الأوّل سبعين وهذا غلط فإن الربعين جمسة أيّام فأمّا الّذي قال سبعين فهمو أبو وجزة والسبعان هناك مغتوحان وهما أمربع عشرة لبلة والمبرت

وَكُوْكُونَاهُ آلصَّبَا سَبِعِينَ تَخْسِبُهُ كَأَنَّهُ جِجِبال ٱلْغُوْرِ مَعْفُورُ

فإن كسره أبو حنبغة أخطأ كما أخطأ في تفسير الربعين ثمّ يؤخذ من الجز الطويل وقال أبو حنبغة الصلال أمطار متفرّقة وكذلك نباتها صلال والواحدة صلة والصلة في غير هذا الأرض قال الراعي

<sup>&#</sup>x27;This verse is also cited in Tāj al-'Arūs IX, A. and Lisān al-'Arab XVI, 48 and XI, 1421

<sup>&#</sup>x27;Also quoted in Tāj al-'Arūs I, المربعين for يومين for مربعين for رمبعين).

سَبُكْفِبِكَ ٱلْإِلَهُ وَمُسْهَاتُ الْمَلَا الْمَلَالَا الْمَلَالَا الْمَلَالَا الْمَلَالَا الْمَلَا الْمَلَالُ الْمَلَا الْمُلَا الْمُلَا الْمُلَالُ الْمُلَا الْمُلَالُ الْمُلَا الْمُلَالُ الْمُلَالُ الْمُلَالُ اللهُ الْمُلَالُ الْمُلْلِلُ الْمُلْلِلُهُ الْمُلْلِلُ الْمُلْلِلُ الْمُلْلِلُ الْمُلْلِلُهُ الْمُلْلِلُ الْمُلْلِلُهُ الْمُلْلِلُ الْمُلْلِلُهُ الْمُلْلِلُهُ الْمُلْلُلُهُ الْمُلْلِلُهُ الْمُلْلُلُهُ الْمُلْلُلُهُ الْمُلْلُلُهُ الْمُلِلْمُ الْمُلْلُلُهُ الْمُلِلْمُ الْمُلْلُهُ الْمُلْكُ الْمُلْلُلُهُ الْمُلْلِلُهُ الْمُلْلُلُهُ الْمُلْلُلُهُ الْمُلْلُلُهُ الْمُلْلُلُهُ الْمُلْلِلُهُ الْمُلْلُلُهُ الْمُلْلِلُهُ الْمُلْلُلُهُ الْمُلْلُلُهُ الْمُلْلِلْمُ الْمُلْلُلُهُ الْمُلْلُلُهُ الْمُلْلُلُهُ الْمُلْلُلُهُ الْمُلْلِلُهُ الْمُلْلُلُهُ الْمُلْلُلُهُ الْمُلْلِلُهُ الْمُلْلُلُهُ الْمُلْلُلُهُ الْمُلْلُلُهُ الْمُلْلُلُهُ الْمُلْلُلُلُهُ الْمُلْلُلُهُ الْمُلْلُلُهُ الْمُلْلُلُهُ الْمُلْلُلُهُ الْمُلْلُلُلُهُ الْمُلْلُلُهُ الْمُلْلُلُهُ الْمُلْلُلُهُ الْمُلْلُلُهُ الْمُلْلُلُهُ الْمُلْلِلْمُ الْمُلْلُلُهُ الْمُلْلُلُهُ الْمُلْلُلُهُ الْمُلْلُلُهُ الْمُلْلُلُهُ الْمُلْلُلُهُ الْمُلْلُلُهُ الْمُلْلُلُهُ الْمُلْلُلُهُ الْمُلْلُلُلُهُ الْمُلْلِلْلُهُ الْمُلْلُلُهُ الْمُلْلِلْمُلُلُكُ الْمُلْلُلُهُ الْمُلْلُلُمُ الْمُلْلُلِ

Lisān al-'Arab XIII, +.V notes only this version of the verse.

² The second hemistich runs in Lisān al-'Arab XIII, ppp as follows

خَصِبِفَ تُبرِمِينَ لَدُ جِفَالاً

DR. PAUL BRÖNNLE.

reconstruction

#### NOTES DE LEXICOGRAPHIE EGYPTIENNE

### TROISIÈME ARTICLE 1 UN SIÈGE ET SON NOM.

Dans un article paru dans les *Proceedings*, <sup>2</sup> il y a 8 ans, j'ai en l'occasion d'etablir, pour la première fois, l'équation de deux signes.

Le second signe ayant la valeur reconnue de māk, j'avais cru attribuer à l'autre signe cette même lecture. Plus tard, il m'a été permis de constater, bien des fois, la parfaite exactitude de la lecture māk attribuée par moi à ce signe. Toutefois, il est juste de reconnaître que, dans la plupart des cas, ce dernier signe avait été tracé sans l'oiseau couché.

On peut se demander: Que représente ici le signe simple? De prime abord, on serait peut-être tenté d'y voir le lit si frequent aux représentations funéraires, lit qui, le plus souvent, est figuré portant une momie

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Pour les deux premièrs de ces articles, voir Actes du X<sup>e</sup> Congrès des Orientalistes. Session de Genève, IV, p. 123-138 et Sphinx II, p. 1-10.

<sup>2</sup> Proceedings XIII, page 245 (Mars 1891).

couchée. Mais quiconque examine les textes des basses époques trouvera vite que le signe ne s'emploie nulle part dans la valeur māk. Il faut donc établir une distinction absolue entre ce signe avec la momie couchée, qui se lit s'er, et celui qui se lit māk. Si le premier représente un lit à momie, le second est sans doute à régarder comme une sorte de siège. Je conclus à cette dernière explication par suite de différentes raisons.

D'abord, il y a un mot égyptien  $m\bar{a}ket$  qui s'écrit à l'aide de notre signe et qui se traduit « siège », p. ex. comme dans l'exemple qui se traduit ainsi: 2 « Je place ton cœur  $\bar{a}b$  sur son siège, ton cœur  $h\bar{a}ti$  sur son trône  $m\bar{a}k$  »; où le parallélisme des membres montre que les deux signes représentent des notions synonymes.

Un exemple analogue à celui que nous venons d'alléguer se traduit de la manière suivante:  $^3$  « Ton cœur  $\bar{a}b$ , o Horus, s'est joint à son siège, les cœurs  $h\bar{a}ti$  du cycle divin à leurs trônes  $m\bar{a}k$  ». Il serait facile de multiplier le nombre des preuves de cet ordre, nos annotations lexicographiques en fournissant en quantité.

Puis, il y a p. ex. au Musée égiptien du Caire, un siège en miniature qui semble reproduire sous forme plastique le signe qui se transcrirait māk. Le dit siège est décrit par Maspero 4 en ces termes—ci: « 2364 — Bronze

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Au musée de Florence il y a une reconstitution moderne du signe hiéroglyphique mak. Mais l'éspèce de sopha qu'on a cru devoir construire à cet effet est, à mon sens, inadmissible.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> De Rochemonteix, Le Temple d' Edfon I, p. 114. Cfr.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> DE ROCHEMONTEIX, Le Temple d' Edfon I, p. 796. Sphinx II; page 50, note 1.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Maspero, Guide du visiteur au Musée de Boulaq, p. 177.

H. 0<sup>m</sup> 105; larg. 0<sup>m</sup> 078. Fauteuil de divinité. Les deux bras supportés par deux lions passants: le dossier est un vautour qui déploie ses ailes afin de protéger le personnage assis. Devant le fauteuil, un tabouret pour les pieds. C'était probablement un Harpochrate qui siégeait sur ce trône. Ep. saïte. Serapéum. » Le meuble ainsi décrit par Maspero a sans doute son équivalent dans le trône sur lequel le roi Chafra, au Musée du Caire, est représenté assis. L'épervier qui est debout sur le haut du dossier du trône royal correspond visiblement au vautour dont Maspero fait mention dans sa description déjà citée.

En troisième lieu, je rappellerai qu'il y a, au Musée de Berlin, <sup>2</sup> sous le N. 2261, un bas-relief d'époque récent qui nous fait voir un roi assis sur un trône (māk).

Cette dernière forme de notre signe nous fait penser à la description qu'en donne quelque part l'éditeur de l'ouvrage intitulé Le Temple d'Edfou. Pag. 496 de cet ouvrage, il y a, en bas de la page, la note rectificative que voici: «Il faut substituer un petit triangle  $\Delta$  à la momie placée sur le lit ». En consultant la représentation citée d'après le catalogue de Berlin, on voit de suite que « le petit triangle  $\Delta$  » mentionné par l'éditeur du « Temple d'Edfou » est simplement le dossier de notre siège, dossier que, pour la commodité, on pouvait quelquefois supprimer en dessinant la forme conventionnelle pour le  $m\bar{a}k$ .

<sup>1</sup> Voir Zeitschrift XXXVI, page 3.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Voir le dessin à la page 405 de Ausführliches Verzeichniss der äg. Altertümer und Gipsabgüsse. Berlin 1899.

Des observations qui précèdent il résulte qu'il y a eu en Egypte un siège ou trône appelé māket, qu'il faut bien distinguer d'avec le lit. La forme avec un oiseau couché que nous en avons citée, au début de cette note, rappelle la description, mentionnée d'après Maspero, d'un monument de cet ordre conservé au musée de Ghizeh, monument dont « le dossier est un » oiseau « qui deploie ses ailes afin de protéger le personnage assis »; l'oiseau, sur la statue de Chefreu, a la forme d'un épervier couché.

KARL PIEHL.

#### DI UN BASSORILIEVO DEL MUSEO DI PERUGIA

-----

La rappresentazione del basso rilievo è evidentemente facile assai a essere spiegata: trattasi di un Fauno che mentre suona la sua fistula è in stato di



priapismo, e nell'atteggiamento di saltare. Sappiamo quanto i Fauni, proclivi alla lussuria, si abbandonassero alle più diverse forme orgiastiche: le indefinite

rappresentazioni che ne conosciamo per opera degli scrittori e degli artisti nelle arti figurative non ci consentono pertanto d'illustrare un argomento notissimo, se non per un punto di vista alquanto diverso: qualche osservazione sul bassorilievo perugino, evidentemente greco-romano, non sarà, credo inutile.

Io ripeto, avanti tutto, che l'arte etrusca, propriamente detta, abbia avuto una vita sua propria e originale assai ristretta: l'influenza romana ch'era per riverbero l'esplicazione delle concezioni elleniche, si manifestava in Etruria anche prima che la popolazione etrusca fosse politicamente assorbita dall'elemento invasore.

I ricordi che la gente etrusca aveva portati seco nelle sue peregrinazioni, e che si riconnettono quasi esclusivamente alle antiche tradizioni della Grecia, trovarono modo di meglio affermarsi quando i Greci poterono espandere la loro influenza nell' Italia meridionale: e così quel contatto più diretto con chi ricordava agli Etruschi le glorie di un mondo del quale si erano assimilate le memorie, non poteva non esser fecondo. Ed è perciò, credo, che sia impossibile definire con precisione quali di molte memorie lasciateci dagli Etruschi sieno prodotti dell' arte nazionale con influenza della raffinatezza estetica importata, o piuttosto opera addirittura di artisti non etruschi. Il nostro bassorilievo elegantissimo appartiene al periodo in cui l'arte, o, per dir più esattamente, lo svolgimento della concezione artistica è evidentemente improntato alle memorie de'culti dell'Asia. Ma le popolazioni della Frigia, della Misia, della Caria ecc., può dirsi che, alla loro volta, non avessero subito l'influenza di un più lon-

tano Oriente? Basterebbe ricordarsi, per non dire di altro, delle varie forme del culto cibelico, e dei traviamenti passionali, immortalati anche da Catullo nell' Atys. Era una pletora di lussuria che finiva per soggiogare i vinti Etruschi col fascino della brutalità elegante, viva in ricordi lontani: il vizio, anche nelle sue espansioni più abominevoli, fatto vivo con magistero d'arte, accessibile alla fantasia già corrotta di popolazioni conquistate, trionfa mirabilmente agli occlii dell'investigatore nel bassorilievo perugino. Ma chi non ha visto de' satiri nelle gallerie e nei musei? Quel che veramente distingue il nostro soggetto da tutti gli altri, così parmi, è l'originalità della concezione in questa mirabile scultura. Non è un satiro come un altro: c'è qualche cosa di accessorio apparentemente, e che invece, a mio modo di vedere, completa la scena: il Satiro così vivacemente scolpito è illustrato da quanto è figurato nella prima base prospettiva: quel serpente che esce dalla cesta al suono della fistula prodigiosa, oltre che ricordarci i culti orgiastici non può non richiamare alla nostra mente la trasmissione ereditaria di certe idee che nel mondo greco-romano e per conseguenza anche nei popoli soggiogati (anche ieratici come gli Etruschi) trovarono ampia maniera di svolgimento.

. Sarebbe inutile citare i nomi degli scienziati che trovarono o s'ingegnarono di trovare il bandolo della matassa in quella congerie di rappresentazioni ideologiche e tradizionali, che unite insieme costituiscono la mitologia comparata.

L'aggruppamento di concetti atavici, sempre sinceramente ricordati, anche se apparentemente discordanti, è la nota per la quale torna in mente quello che con sintesi felice scrisse un grande maestro. 1

Del resto il contrasto nell'ordine di certi concetti è troppo noto: il principio della lotta fra il bene e il male è comune alle razze superiori e alle inferiori; lotta che si manifesta fra Indra a Ahi, Auramazda ed Angra Mainyu, Dio e Lucifero, la luce e le tenebre ecc. Ma il contrasto più curioso e perciò degno di essere richiamato è quello che nelle tradizioni anche più vetuste potè infiltrarsi nel parallelismo del concetto della vita con quello della morte; e lo svolgimento di tale parallelismo, che giunge talora alla unificazione, noi possiamo trovare assai spesso nelle più antiche memorie, dove i due principî sono anche uniti per volontà di artisti (cantori e rappresentatori dell'arti figurative) i quali altro non facevano che rendersi eco fedele della corrente, per conoscer la quale conviene risalire alle sorgenti. Dagl'ingenui concepimenti de'nostri pro-avi, dalle più eleganti manifestazioni delle civiltà antiche, fino a quelli infantili de' selvaggi il concetto della contrapposizione e del ravvicinamento di principî eterogenei è costante. Ora se consideriamo certe figure tipiche, come per es: il Dio Krishna nella sua duplice qualità di chiaro e di scuro, tanto che l'arte indiana ha dovuto finire per rappresentarcelo materialmente tagliato per lungo a due colori diversi (fatto del resto che ritroviamo anche in altre rappresentazioni vishnuitiche) non possiamo non ricordarci delle antinomie che pre-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Max Müller. Chips from a German workshop. II. 160. — It is thus that mythology arose, and thus that it must be interpreted if it is to be more than a mere conglomeration of meaningless or absurd stories.

senta il pantheon venerato dai nostri padri arii. Una perplessità, anzi, una confusione sugli stessi attributi delle divinità è evidente nelle più antiche memorie di quelle popolazioni; per non dire d'altro, il Rig-Veda ne è una prova luminosa; i principî, anche etici, sono talora impersonati in una sola figura che assume le qualità varie. Ne abbiamo un esempio, fra altri, nella personalità del dio Civa: io credo che non sarebbe cosa agevole senza il sussidio della mitologia comparata risalire alle sorgenti, per le quali il dio beato, e felice, il buono è pure mostruoso, se ripensiamo alle mistiche sue nozze con Durga, la quale ritroviamo sotto altre forme e con nomi diversi, come Uma e Parvati; i testi che noi conosciamo sono prova evidente che il beato, il felice, ecc., è spostato: diventa addirittura il maligno, il cattivo. Un altro esempio, ancora, tratto dal Rig-Veda sullo scambio della personificazione mitica: noi troviamo Tvashțar che è non solo amico ma anche sostenitore degli Añgiras e quel che più importa, è preparatore della via agli Dei; 1 eppure troviamo questa stessa figura tipica, Tvashtar, ucciso da Indra al quale inoltre aveva impartito certi insegnamenti: dunque ritroviamo che quel buono, bravo e desiderato Tvashtar, è non solo disprezzato, ma ucciso... e senza aver commesso colpe. Io sono convinto pertanto che la unificazione tipica in rapporti diversi sia indiscutibile: altrimenti le antinomie apparenti resterebbero lettera morta. Il tipo di provenienza diretta dai culti dell' Asia occidentale, la quale alla sua volta aveva ricevuto le tradizioni dall'Asia orientale (e in-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Rig-Veda. X. 79. 9. deva tvashtah ecc. « angirasam abhayah sacabhah sa devanam pathah upapravidyan.... ».

tendo riferirmi specialmente alle tradizioni indo-iraniche) possiamo ritrovarlo nel nostro bassorilievo come ricordo, artisticamente superbo, di saghe primitive, e che sporadicamente possiamo rilevare dal materiale che possediamo. Nulla di più comune della rappresentazione di un satiro: ma quella cesta da cui esce il serpente, il naga, il simbolo della vita e della morte, ha un significato: la procacità rappresentata nel protagonista, e il rapido sorgere, del serpente, di quel naga o naja tripudians (che tante vittime fece e fa tutt' ora nell'India, e che d'altra parte è mito fallico) ci rappresentano una combinazione mitologica interessante. Ed è notevole il fatto che delle tradizioni dei culti orgiastici si riscontri una prova nel nostro bassorilievo anche nella testa del naga; mentre una conferma è nel linga a fiamma, serpentina anch' essa, del protagonista: e qui viene in mente un riscontro: la connessione ideologica della perpetuità dell'esistenza coll'idea del cipresso, come al tempo stesso il linga ci richiama al pensiero il mistico pino: ed invero la testa di quel serpente il quale è simbolo di vita, come il pesce, e al tempo stesso di morte <sup>1</sup> del serpente che esce dalla cesta e che si drizza come incantato (come i cobra dei fachiri indiani al suono del loro flauto) quasi a contemplare e salutare l'arrivo del protagonista protervo; e quel naga è alla sua volta salutato dal satiro che trionfalmente

¹ Cf. nel Vishņu Purûna il ricordo della Nâgapanéamî o quinta lunazione consacrata ai serpenti considerati come divinità; e poco appresso, come notò anche Wilson (senza però occuparsi della connessione mitologica) troviamo i rapporti col Matsya o pesce. — Per la trasformazione di Atys cf. Ovidio, Met. X. Vedi pure, De Gubernatis, Mytholologie des Plantes, alla parola cyprès.

si reca l'altro naga, credo di origine civaitica, con desiderî indecorosi: e quella testa ci ricorda le tradizioni prime che la Grecia e Roma ereditarono dall'Oriente. Io sono sempre di opinione che l'arrivo fra noi e forse anche il ritorno avvenuto più tardi presso gli orientali di tradizioni, insomma che uno scambio d'idee, abbia inconsciamente alimentato tutte le generazioni che mentre da gran tempo ci precedevano, pure inconsciamente prevenivano le nostre ricerche. Chi non ricorda Cibele e la morte di Atys? ma i frutti della pianta afrodisiaca, per fare una sola citazione, sono ricordati anche da Marziale quando parlando di essi dice: poma sumus Cybelae ecc.; mentre come simbolo fallico troviamo parallelo il cipresso nella forma di liñga a fiamma; quel cipresso cantato da tanti poeti che richiamano al nostro pensiero antichissimi ricordi mitici ai più di essi, quasi senza dubbio, ignorati, e specialmente il duplice simbolo della vita e della morte: questa pianta che rappresenta il dolore perpetuo di Ciparisso da Coo per la morte di un cervo e per la quale ottenne da Apollo di essere trasformato nell'albero che da lui prese il nome: il quale alla sua volta se nella forma di fiamma accenna al rogo e quindi al concetto di distruzione, accenna pure al concetto fallico: mi limiterò a citare Marziale, che su queste materie piuttosto scabrose raccolse discreta messe di tradizioni che lo avevano di gran tempo preceduto. 1

<sup>1</sup> Lib. VI, 49.

non sum de fragili dolatus ulmo
..... colunma est
Sed viva generata de cupresso.

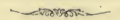
E tanto più è da convincersi della derivazione orientale di certe tradizioni antichissime, che dall'Asia i Greci e i Romani accolsero senza rendersi ragione, ove si rifletta che l'associazione di tali concepimenti ci è presentata, in modo apparentemente insignificante, da moltissime rappresentanze, che ci porgono il filo per rintracciare la via del labirinto; e opportunamente scriveva Reinhold Rost, parlando di altro argomento, di presentare ai suoi lettori una multiforme formula poetica 1 ecc. Non sarà poi inutile il ricordare che l'albero e il serpente mentre figurano vivamente in un cilindro assiro e più ancora in una moneta di Adramittio, dove il serpente vien fuori dalla cesta rabbiosamente: 2 e tralasciando cose troppo note ai cultori di quanto si riferisce ai rapporti antichissimi fra l'Oriente e l'Occidente, ho voluto fare soltanto dei richiami, che ogni studioso potesse svolgere a suo talento; ormai del culto antico dei serpenti, fino alle celebrazioni degli Ofiti, del loro nesso cogli gnostici, ecc., è stato già detto molto, però sarebbe inutile ricordare le stele sepolcrali, che come gli obelischi ricordano culti fallici; credo nondimeno opportuno ricordare la memoria del Prof. E. Schiaparelli: Il significato simbolico delle piramidi egiziane. Dove chiaramente è dimostrato che la piramide rappresenta il sole raggiante e, in via secondaria e derivata, del sole nascente: dunque siamo ancora nel tema: da quanto

<sup>&#</sup>x27; Nell' Orient und Occident del Benfey. Vol. II. 546 nell' art. intitolato Und wenn der Himmel wür' Papier.

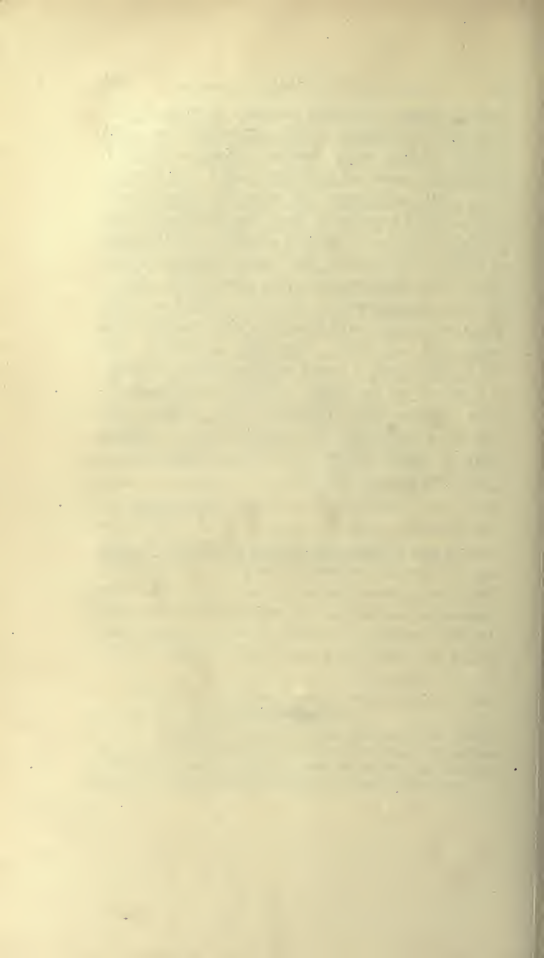
<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Cf. Fergusson, nella classica opera *Tree and serpent worship:* dove molto a proposito è ricordato Epifanio: ed essi tengono un serpente vivo in una cista ecc.; cfr. pure il capitolo *The Serpent* nella *Zoological Mythology* di Angelo De Gubernatis (London Trübner 1872, II vol.).

espone l'insigne egittologo possiamo dedurre il concetto della vivificazione e della produzione: ma poichè si tratta di fasci solari sarebbe audacia soverchia il riconnettere questi col linga piromorfo? - In sostanza l'idea della produzione, che viene dal calore, non è forse parallela a quella del fuoco che distrugge? 1 Concludendo dirò che ho creduto opportuno di limitarmi ad alcune congetture su rievocazioni tradizionali concepite, forse inconsciamente, dai nostri padri; certo è che non frequentemente potrebbe trovarsi un documento nel quale l'arte figurativa abbia rappresentato meglio che nel nostro l'antinomia e simpatia della vita e della morte, e quindi del rinascimento perpetuo: ed è perciò che nel Museo di Perugia nella parete opposta a quella dove collocai il nostro soggetto, feci apporre un bel rilievo che rappresenta una elegante figura di Venere ipotimbia: la dea sorge splendida, e il vaso cinerario le è vicino.

G. DONATI.



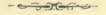
<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> La dotta memoria fu pubblicata dalla R. Acc. dei Lincei, 1884.



# DEL NOME PAPA NELLE CHIESE CRISTIANE

DI

### ORIENTE ED OCCIDENTE



#### BIBLIOGRAFIA

Sant' Ignazio di Antiochia, Epist. ad Smyrn.; Ad Ephes.; Ad Mariam quae est Cassob., inautentica. - San Cipriano, Epist. Consess. universi ad Ciprianum papam; Clerus romanus ad Cyprian. papam; De unitate ecclesiae. — Tortulliano, De pudicitia. — I. Bracci. La etimologia de' nomi Papa e Pontifex. Roma, 1630; Trad. latina, Romae, 1690. - Abramo Maronita, patria Echellensis, Chronicon orientale, nunc primum latinitati donatum. Parisiis, 1641; De origine nominis Papae, nec non de illius proprietate in romano pontifice, etc. Trad. Romae, 1661. - T. Raynaud, Onomasticon pontificium. Romae, 1647. — G. B. Sollerio, Disertatio fundam, ad hist. cronol. Patriarcha Alexandrinus, etc. Romae, 1662. - Dielmann, De vocibus Papae, Dissertatio. Wittemberga, 1672. - De Amato, Lettere erudite: Se Ennodio diacono di Pavia fosse il primo che appropriasse al rom. pont. la prerogativa di Papa. Genova, 1715. - Ang. Rocca, De roman. pontif. nomenclatura. Roma, 1719. - D. Marsella, Il pontificato massimo non mai assunto dugl' imperatori cristiani. Roma, 1789. - A. Nuzzi, Lett. al Card. Stefano Borgia sull'origine ed uso del nome Papa. Padova, 1798. — G. Ciampino, Examen libri pontificalis, etc. Romae, 1688. — S. Vignolio, Liber pontificalis, etc. Romae, 1724. — L. Duchesne, Le liber pontificalis, etc. Parigi, 1886, sg. - Anast. Biblioth. De vitis roman. pontificum, Romae, etc. 1718. - Ciaconio, Vitae et res gestae pontif. roman. Romae, 1677. - Baronio, Martyrol. romanum, etc, Romae, 1598; Annales ecclesiast. Romae, 1568-1607. - Platina, Historia della vita de' sommi pontefici. Venezia, 1622. - De Novaes, Elementi della storia

de' sommi pontefici. Roma, Trad. 1821; Introd. alle vite de' sommi pontefici, etc. Roma, Trad., 1797. — G. B. De Rossi, La Roma sott. crist. Roma, 1864-1877; Inscript. christ. urbis Romae. Romae, 1861-1888; Bullett. di archeol. crist. An. 1865. — Orelli-Henzen, Inscript. latin. ampliss. collect. Turin, 1828-1856.

#### INTRODUZIONE

La Memoria sul nome Papa che ora pubblico negli Atti del Congresso internazionale degli orientalisti, venne da me comunicata, in poche parole, nella Sezione di storia comparata delle religioni il di 5 ottobre 1899. La mia comunicazione si accolse con benevolenza dai membri della Sezione. L'illustre professore Giovanni Réville, uno dei membri, giudicò l'annunziata mia ricerca storica importante ed originale. Accompagnò il suo cortese giudizio con una notevole osservazione su la origine del nome Papa. Alla quale osservazione detti breve risposta; ma se ne terrà il meritato conto nel mio scritto. Spero che esso voglia corrispondere alla buona accoglienza che ebbe la fuggevole comunicazione fattane in seno della Sezione di storia comparata delle religioni.

Forse alcuni, a leggere il titolo della *Memoria*, e le scritte mie parole, crederanno ch' io intenda scrivere un lavoro di pretta erudizione. Confesso che non ho mai amata la erudizione per la erudizione. L' ho, sì, amata e molto, ma come un eccitamento ai vivi per fatti de' morti da ammirare e imitare, o come un risveglio di dottrina sopra istorie ingiustamente alterate o dimenticate. Insomma, ho amata la erudizione quale

mezzo a buon fine. Con lo stesso intendimento, scrivo la presente Memoria.

Siccome l'occasione a scriverla è stata l'adunanza degli orientalisti in Roma, così cade acconcio ricordare che essi vennero poco apprezzati, e beffeggiati talvolta, finche stimarono le loro indagini fine a se stesse. Per disprezzo, alcuni dissero che sprecavano ingegno a sapere quel ch' è inutile a sapere; altri, che annaspayano parole e radici di parole, quasi per passatempo; altri, che avevano conseguite soltanto arbitrarie connessioni verbalistiche. Lo stesso disprezzo toccò agli archeologi, pure essi, così come gli orientalisti, indagatori del passato, finchè credettero le loro ricerche un fine a se stesso. Però, nessuno oserebbe, oggi, burlarsi degli uni e degli altri, dopo che hanno coordinati i loro pazienti studii quali mezzi ad altissimi fini, e dopo che, messisi per tale via, sono pervenuti a mirabili risultati nelle antiche istorie della religione, della civiltà, della filosofia, dell' arte.

Lasciando da parte gli archeologi — de'quali non si pongono più in dubbio le loro importanti scoperte nel giro del passato remoto — sono innegabili e stupefacenti le scoperte ottenute dagli orientalisti in ordine alle religioni, alle civiltà, alla filosofia e all'arte degli antichi popoli. Basta al proposito volgere uno sguardo ai molti e proficui lavori del Müller, del Muir, del Kuhn, del Breal, del Maury, del Maspero, del Weber, dello Schiefner, del Kern, dell'Hang, del Lassen e di altri stranieri. Il simigliante può affermarsi degli studii linguistici dei nostri nazionali, Amari, Ascoli, Flechia, Gorresio, Teza, De Gubernatis, Guidi, Schiaparelli, Lasinio, Kerbaker, Pullè, Puini, Pizzi e di altri italiani.

E per arrecare qualche esempio, dico che il celebre indianista Max Müller capi di buon' ora che la linguistica non era scopo a se stessa: l'applicò subito allo studio delle religioni e dei miti religiosi. Se la sua interpretazione verbalistica de' miti non più regge davanti alla critica antropologica, resta come un ardito avviamento della linguistica verso la novella cognizione e spiegazione delle preterite gesta e credenze del genere umano, Restano ancora del Müller, apparecchiate dalle sue indagini linguistiche, le opere geniali di lui su la scienza e la storia della religione, su lo svolgimento delle religioni, su la filosofia del linguaggio e su altri soggetti congeneri. Anche il nostro Ascoli, che di glottologo ha acquistata fama europea, confessò nel suo discorso del Congresso internazionale degli orientalisti di Roma, che la sola ricerca glottologica non basta a dare positivo e compiuto sapere. Essa lo prepara soltanto. Si limita il glottologo, egli disse alla « mera descrizione delle diverse famiglie linguistiche ». Sono il filosofo, l'antropologo e l'etnografo che danno « una/spiegazione razionale del come i vari tipi di favella primamente si formino e si maturino (XII<sup>me</sup> Congrès international des orientalistes. Bullettins, n. 12, Rome, 1899).

Gli eruditi hanno l'obbligo di condursi alla stessa guisa degli orientalisti, e de'loro, a così dire, fratelli nelle divinazioni dell'occulto passato. Non devono essere semplici ammassatori e affastellatori di antichi fatti, se non vogliano diventare quasi fossili prediluviani, o grottesche stalattiti. La erudizione ha il dovere di assurgere all'alto scopo di aprire nuovi orizzonti storici, che, spiati ed applicati per bene, giovino

a illuminare le presenti e le future generazioni. In altre parole, l'antico bisogna rintracciare dove che stia nascosto, ricavarlo onde che possa venire, con l'intento d'istruire o d'ammonire i contemporanei ed i posteri.

Il nome Papa abbraccia una lunga storia, la quale ha il suo cominciamento nella primissima età cristiana. Certo, in essa storia la condizione che fermasi a raccogliere i fatti, o gl'indizii de' fatti, tiene non piccola parte. Ma chi può rivocare in dubbio che pervade tale raccolta di fatti o d'indizii di fatti un altissimo interesse morale, per i benefici o malefici influssi che esercitò e che esercita appo milioni di credenti nel Cristo il nome di Papa?

Cotesto nome ebbe nella primitiva chiesa cristiana un significato assai gradito, il significato, cioè, di padre spirituale de' credenti. Con l'andare de' secoli il nome Papa significò non tanto il padre spirituale, quanto il monarca spirituale, e, ch'è più, temporale, presumente a smisurata autorità e possanza. Da servo de' servi di Cristo, agognò — e vi riuscì in alcuni tempi — ad essere il signore de' signori del mondo. Come signore mondano, discende il nome Papa dal suo primitivo ed affettuoso significato appresso i fedelí. Alla morte di Pio VI (¥ 1799) in terra straniera, alcuni, ormai non più fedeli, dicevano, per odio, ad altri, tuttavia devoti fedeli: «Guardatene bene le ossa preziose; essendo l'ultimo dei vostri papi ».

I rapidi accenni esposti dicono chiaramente, che il mio è un lavoro non di sola erudizione. Tuttora il nome del Papa s' impone e s' infiltra nella vita religiosa e civile de' popoli cristiani. Il ricercare per sommi capi le origini di siffatto nome; le controversie che eccitò fra le due chiese di Oriente e di Occidente; le principali fasi storiche in cui si svolse, sopratutto nella chiesa occidentale, è argomento ancor oggi di grande interesse morale e sociale, chiesastico e politico. Intanto, aspirando noi ad una massima imparzialità, nel trattare l'argomento, ci atterremo al metodo che meglio possa raggiungerla, al metodo, cioè, storico e critico, non a quello polemico ed apologetico.

I.

## ORIGINE ETIMOLOGICA DEL NOME PAPA.

Questa origine, come spesso accade, si è affermata in modo vario, specialmente nella chiesa occidentale. Invece, nella chiesa orientale l'origine del nome Papa subì piccola varietà, o, meglio, varietà appena accidentale. Propagatosi colà il Cristianesimo, si diede a tutti i ministri del culto il nome di Padri. Nell' uso comune il nome di Padre, Πατήρ, si trasformò, per abbreviazione ed alterazione, nel nome di Papa, Παπας, od anche Παππας. Il ministro, poi che otteneva qualche grado superiore, godeva il nome di Primopapa, Ilowτοπαπας, ο Πρωτοπαπασσο. Si disse ancora il Primopapa Primopasso, Ποωτοπαπασσο. Della denominazione di Πρωτοπαπασσο si ha un esempio ancor oggi in Italia, propriamente in Messina. Quivi, in una chiesà, dicesi la prima dignità Protopapasso, costumanza là adottata nel tempo che la Sicilia fu sotto il dominio imperiale di Oriente.

Quanto alla chiesa orientale aggiungo poche altre avvertenze che dimostrano la varietà appena accidentale avvenuta in quella sul nome Papa, Ilaπa. In alcune scritture od iscrizioni leggesi non il nome di Ilanas, o di Παππας, bensì quello "Aπας, ed anche di "Aπα. Per semplice accorciamento si elide a principio di parola il II, ed eziandio la ç in fine di parola. In una stele copta del Vaticano si è verificato non l'accorciamento, si il raddoppiamento del II. Leggesi in essa non Ilaπa, sì Илала. Potrebbe darsi che il doppio II fosse uno sbaglio causale; ma potrebbe ancora indursi, che il doppio II avesse un valore significativo, cioè di Ilooto e di Haπa; in guisa da dovere scorgere nel vocabolo Ππαπα il Ποωτοπαπα. Delle due interpretazioni il lettore può accettare l'una o l'altra; non alterando l'una o l'altra interpretazione la origine etimologica del nome Papa nelle chiese orientali.

Giova un' ultima avvertenza, ed è questa: che i Greci chiamarono i ministri di Chiesa a gradi superiori ancora Ποωτοπρεσβιτερι, non Ποωτωπαπι, ο Ποωτοπαπασοι. La diversa appellazione di Protopresbiteri e di Protopapi o di Protopapassi raggiunge il medesimo significato; attesochè presbitero, nell'uso originario, vale anziano, o, ch'è lo stesso, padre spirituale; sì che il Protopresbitero equivalga, così come il Protopapa, il Primopadre.

Le notizie arrecate bastano per la origine etimologica del nome Papa, ed anche per i suoi derivati rispetto alla chiesa di Oriente. Per la stessa origine domina una grande varietà di opinioni nella chiesa di Occidente. È fuori dubbio che la voce Papa, nel significato di Padre spirituale, si usò di buon'ora ancora nella chiesa occi-

dentale. In parecchie epigrafi delle catacombe di Roma si rinviene il nome Papa, nel significato non di titolo pontificale, ma di affetto paterno. Ad esempio, nelle catacombe di Callisto il diacono Severo ricorda, in una iscrizione, Marcellino come Papa suus, nel senso di sola paternità spirituale. Nello stesso senso leggesi, in altre iscrizioni, Papa meus, Papa noster. All' uopo arrecherò in seguito altre conferme, allorchè dirò della origine storica del nome Papa.

Continuando ora nella origine etimologica, osservo che coloro i quali accettarono in Occidente il vocabolo Papa siccome una importazione greca, a guisa di taute altre importazioni greche, nella dottrina e nella lingua, avvenute nei primi secoli cristiani, la origine etimologica di quel vocabolo riuscì facile e, insieme, sicura. Avendo la chiesa di Oriente ritenuta la trasformazione dialettale del nome Πατήρο in quello di Παπας, ritenne anche la chiesa di Occidente il nome Papa quale trasformazione del nome Pater, benchè non si abbiano indizii che siffatta trasformazione siasi attuata in modo spontaneo nella lingua latina, così come nella lingua greca. Mancando tali indizii, gli scrittori occidentali, per le vecchie e nuove gelosie, si sono adoperati a dimostrare che il nome Papa sia non un primo derivato dell'idioma greco, ma piuttosto un primo derivato dell'idioma latino, o, almeno, un portato ebraico. Tocchiamo dei varii tentativi fatti dagli scrittori occidentali. Alcuni hanno opinato, che ancora nell'idioma latino rinvenivasi l'uso della parola greca Παπας, Παππας. Al proposito avvertono che i fanciulli, nel carezzare i genitori, o nel demandare a loro il pane, dicono Papa, o Pappa. Sembra comprovato simile uso appresso Giovenale (Satyr. VI, v. 632), dove trovasi la parola Pappas, interpretata dal cardinale Baronio quale Pater (Martyrologium, Die X januarii).

Altri si sono sforzati a rintracciare la origine etimologica del nome Papa nel linguaggio arcaico italico. In questo esiste, di fatto, il vocabolo Papa, significante Direttore o Custode. Ciò posto, si osserva da un lato, non potersi dubitare che il latino antiquato italico ha influito nel sopravvenuto latino romano, e dall'altro che il pontefice è Direttore e Custode delle anime. Innocenzo III, per citare un solo esempio, conchiude una sua epistola: Papa est ergo Custos animae (Lib. III, epist. I, X, ap. Migne Pat. lat.).

Altri hanno arbitrato che il nome Papa derivi dalle due sillabe iniziali di Paulus e di Petrus. A loro avviso, i decreti papali, anticamente esordivano così: Decetum Petri et Pauli. Di più, a principio fu in uso la voce Pape, non la voce Papa. Derivazione questa sforzata; ma importante la notizia dei decreti portanti in cima i nomi di Pietro e di Paolo; notizia dataci dal Bracci nel libro citato, senza però documentarla. Qui giova il prezioso contributo della primitiva arte cristiana.

Nelle catacombe di Roma si sono scoperte diverse imagini di Pietro e di Paolo, l'uno accanto all'altro, e talvolta Paolo a destra di Pietro. Fra le imagini più belle sono quelle rappresentate dal medaglione di bronzo, scoperto dal Boldetti, illustrato da lui prima, poscia dal De Rossi. <sup>1</sup>

Boldetti, Osservazioni sopra i cimiteri. Vol. I, 192. Roma, 1720.
 De Rossi, Bullettino, ecc. An. 1867, p. 85 e sg.

Ricordo altre derivazioni etimologiche, piuttosto curiose, che probabili. Taluno ha creduto che il nome Papa sia proceduto dal nome Pappo, riferentesi alla lanuggine di alcuni fiori. Essendo il Pappo dei fiori di poca durata, si è applicato al capo della Chiesa, trasformandolo in Papa; attesochè sono eletti papi d'ordinario i vecchi. I quali, per la loro età, hanno poca durata come il Pappo. Tale altro ha messo a profitto il verso dantesco: « Innanzi che lasciassi il pappo e il dindi » (Purq. XI, 105). Ha quindi creduto, il nome Papa esser nato non dal Pappo de'fiori, bensì dal Pappo, cioè pane de' bambini; in quanto che il capo della cristianità ne sia il pane spirituale. Qualche altro ha divisato, corrispondere il nome Papa alla interjezione latina Pape, voce di maraviglia, che bene può rivolgersi al sommo gerarca chiesastico, quale persona admirabilis. Il Petrarca fa buon viso a tale origine del nome Papa. 1

A quel ch' io sappia, gli scrittori occidentali non si sono avvalsi, nel caso, dell'altro verso dantesco: « Pape Satàn, pape Satàn aleppe » (Inf. VII, 1). Si conviene dagl' interpreti che le due parole Pape contengono una esclamazione di maraviglia, e che si riferiscono alla interjezione latina Papae. Ma siccome la esclamazione di maraviglia è per un essere terribile, non ammirabile — secondo che credevasi il diavolo nel medio evo — così gli scrittori occidentali si sono giovati, nelle loro indagini etimologiche, dell'altro e non di questo verso dell'Alighieri.

Bramando gli etimologisti d'Occidente di fare latina, non greca la denominazione di Papa, hanno so-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> De vita solitaria, lib. II, seil. XIII, cap. XVIII.

stenuto che la parola *Haπaς* sia venuta dall'antiquata lingua romana. Di tal guisa i Greci han ricevuto, anzichè dato il nome Papa. Quale la prova? Eccola in breve: gli antichi romani pronunziavano, per accorciamento, la sillaba Pa per Papa, così come le altre sillabe Po per *Populos*, Tau per *Taurus*. Conghiettura questa più ingegnosa, che giusta.

Alcuni latini scrittori, con un occhio alla etimologia e con un altro alla storia, hanno escogitato che il nome Papa sia risultato delle due prime sillabe o di queste due parole: Pastor pastorum, o di quest'altre due parole: Pater patrum, o Pater patriae. Veramente il titolo onorifico di Pater patriae si è dato in Roma agli imperatori, eccezionalmente ai papi. Ancora alle imperatrici davasi quel titolo così modificato: Mater patriae. 1 Ai papi si è dato spesso, conforme ai dettati evangelici, il titolo onorifico o di Pastor pastorum o di Pater patrum. Questo secondo titolo si diede, nel medio evo, infino alla papessa Giovanna; della quale la tradizione conservava questo verso, allusivo al suo parto favoloso: Papa pater patrum papissae pandito partum. 2 Sono adunque storici i denominativi, per il vescovo di Roma, di Pastor pastorum, o Pater patrum, ma di una induzione molto incerta la derivazione del nome Papa dalle due prime sillabe delle due denominazioni.

<sup>1</sup> Corpus inscription. latinarum, Berlino, 1863, sg.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Döllinger, Die papstsabeln des Mittelalters. Monaco, 1863. — Bianchi-Giovini, Esame critico degli atti e docum, relativi alla favola di Papessa Giovanna. Milano, 1845. — In Roma esisteva nella via tra S. Clemente ed il Colosseo, una statua della favolosa papessa, con questa iscrizione: Papa pater patrum peperit papissa papellum. Venne distrutta per ordine di Sisto V.

Mi resta a dire di un ultimo tentativo degli Occidentali, di cavarne la origine etimologica dall' cloquio ebraico, documentato dall' A. e dal N. Testamento. Si racconta nell' A. T., che Eliseo, al vedere trasportato in cielo Elia da un carro, tirato da cavalli di fuoco, esclamò: Pater mi, pater mi (Re, lib. II, cap. II, 11, 12). Ancora, i principali leviti nell' A. T. erano chiamati: Principes patrum (Esdra, I, 5; III, 12; IV, 3). Nel N. T. Gesù Cristo ci insegnò a cominciare la preghiera per eccellenza a Dio così: Pater noster qui es in coelis (Matt. VI, 9). Più volte nello stesso capo VI di Matteo occorre il nome di Pater o di Patrum (Vers. 1, 4, 6, 8, 9, 15, 18, 26, 32). La voce Abba, forma caldaica della voce Pater, viene spesso adoperata nel N. T. (Marc. XIV, 36; Paolo, Rom. VIII, 15; Gal. IV, 6).

Gli scrittori occidentali, eruditi da siffatto uso non raro della voce *Pater*, in vario modo espressa, osservarono che la derivazione del nome Papa sia avvenuta dal vocabolo caldeo-ebraico a questa maniera: da principio accadde la trasformazione del b in p, pronunziando non Abba, bensì Appa; di poi, per una trasposizione di lettere, nacque il nome Papa da quello di Appa. Ciò posto, è bene avvertire che in un Inno di Callimaco a Diana, Giove è chiamato Appa, non Abba; e che appresso i cristiani copti è detto il padre spirituale, alla maniera caldeo-ebraica, Abba. V'ha di più. Per una prolungazione della voce Abba, i cattolici appellarono, primieramente tutti i monaci Abbati; nome che col tempo si attribuì al solo capo di qualche monastica abbazia

La etimologia, nel modo onde si coltivò prima del nostro secolo, non poteva risolvere a perfezione il problema della origine etimologica del nome Papa. Era necessario il sussidio degli studii linguistici, considerati nel doppio moto di conservazione e di trasformazione avuto dalle lingue, anche dalle varie lingue cristiane di Oriente e di Occidente. Così solo poteva raggiungersi una perfetta soluzione su la origine etimologica del nome Papa. Non trattando ora tale questione molto complessa, possiamo attenerci, per le cose esposte, al fatto innegabile che il nome Papa fu, nell' uso comune, un' acconciata trasformazione del nome Harho appo gli Orientali, del nome Pater appo gli Occidentali: trasformazione noveratasi prima in Oriente che in Occidente.

Sono da aversi piuttosto come ingegnose, che come ben fondate le varie derivazioni etimologiche tentate dagli scrittori occidentali, per chiarire il fatto del tutto indipendente da quello accaduto nella chiesa orientale. Quel che può affermarsi con massima probabilità, si è che le due chiese cristiane di Oriente e di Occidente accettarono volentieri la trasformazione di Πατήρ in Παπας, di Pater Papa; avendo Gesù Cristo, nell' invocare Dio come suo Padre, adoperata la voce Abba, forma caldeo-ebraica non lontana, secondo è detto, dal nome di Παπας o di Papa. Volgendoci, intanto, alla origine storica, molte incertezze della origine etimologica si dissipano, o, almeno, si diradano.

II.

### ORIGINE STORICA DEL NOME PAPA.

Del costume religioso in Oriente di chiamarsi papi e non padri tutti i preti, si ha un indizio storico innegabile perfino nelle catacombe di Alessandria. Nel 1865 C. Wescher inviò una relazione a G. B. de Rossi in Roma intorno ad esse catacombe. Fra le varie notizie primeggiava questa: che a Cerdone, terzo successore dell'apostolo Marco — ivi creduto fondatore della chiesa Alessandrina — si dava in una iscrizione il nome di  $^{\prime}A\pi a$ . I due archeologi convennero che il nome  $^{\prime}A\pi a$  alludeva al nome  $^{\prime}Ia\pi a$ s.

È sembrato, inoltre, al de Rossi che il nome Papa attribuito a Cerdone, terzo vescovo di Alessandria, esprimesse non semplice paternità spirituale, sì bene un ti-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Bull. d' archeol. crist., An. 1865, p. 60-64.

tolo di autorità giurisdizionale. Di qui inferisce che il nome Papa, come titolo onorifico e di giurisdizione, sia apparso la prima volta in Oriente, e propriamente nella chiesa di Alessandria. Siamo al secolo I dell'êra cristiana. In questo tempo il costume generale e prevalente nelle chiese di Oriente e di Occidente, è di adoperare il nome Papa, quale sola testimonianza di paterna affezione spirituale. Cotesto si par chiaro dalle cose dette nell'altro numero; ma più e meglio si renderà chiaro dalle cose che dirò in seguito.

Nei primi secoli del cristianesimo si usò come titolo di onore e di giurisdizione il nome non di Papa, sì di Episcopo; nome questo non di conio chiesastico, ma politico, e di origine non latina, ma greca: Επισκοπος. Di tal guisa avvenne che come il nome Papa, di origine primieramente greca, e in uso appo le chiese greche, passò di poi nell'uso della lingua e della chiesa latina; così il medesimo trapasso storico ebbe luogo rispetto al nome Episcopo: Επισιώπος. Fra le due chiese orientale ed occidentale fu, nei primi secoli, perfetta unione, salvo poche questioni, subito composte, di liturgia. Per conseguenza i due nomi di Papa e di Episcopo, nati ed usati in Oriente, subito rinacquero e si usarono in Occidente. Il nome di Episcopo, che nel significato originario importava ispettore, soprintendente, si adattava bene come titolo di onorificenza e di vigilanza accordato ad alcuni sacerdoti, meglio che non il nome di Papa, che per l'origine e per l'uso teneva sempre le veci di Padre spirituale appo le comunità cristiane.

Al proposito il grave problema storico, si è di esaminare se l'episcopato abbia dimostrato, prima che in

Occidente, in Oriente tendenze a diventare da democratico monarchico, o, ch'è lo stesso, da esistente ugualmente in più ministri delle varie chiese cristiane, dipendenti, per la generale giurisdizione, da un capo, riconosciuto come l'Episcopus episcoporum. Tale problema storico difficile verrà trattato e risoluto in altro numero, dove cadrà più acconcio. Al presente dobbiamo continuare nella origine storica del nome Papa, documentandola per l'Occidente, dopo averla documentata per l'Oriente.

Abbiamo ricordato nell'altro numero, per le catacombe di Roma, le denominazioni diverse di Papa meus, di Papa tuus, di Papa noster, di Papa optime, tutte significanti rispetto de' cristiani verso i ministri di Chiesa, come loro padri spirituali. Apprendesi, infatti, da una iscrizione funeraria, che il diacono Severo chiama il vescovo di Roma Marcellino (296-304) Papa suus con queste parole: Jussu papae sui, Marcellini. Filocolo dichiarasi, in altra iscrizione, amico di Damaso, vescovo di Roma (366-384), che appella Papa suus.<sup>2</sup> In un'altra epigrafe si dà il nome di Papa, sempre in segno di spirituale paternità a Zosimo, vescovo di Roma (417-418).3 Ricordo un' ultima iscrizione, che contiene pel vescovo di Roma, Vittore I (193-203), il nome di Tata, equivalente ancor oggi appresso i nostri contadini al nome di Papa, o, ch'è lo stesso, di Padre.4

· Da questi documenti epigrafici, tanto preziosi per la storia, si desume che il nome Papa risale, nella chiesa

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> De Rossi, *Inscript.* etc. *Prolog.* p. CXV.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ibidem, Prolog. p. LVI.

<sup>3</sup> Muratori, Novus thesaur. vet. inscript. n. 11, 1739-1742.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Orelli-Henzen, Inscrip. lat. amplissima collectio, n. 182-1856, 6025.

occidentale, ai primi secoli, e che venne adoprato a testimoniare affetto paternale, non titolo autorevole. A significare cotesto titolo, si usò nella chiesa occidentale, così come nella chiesa orientale, il nome non di Papa, sì di Episcopus. Quanto alla chiesa occidentale ecco le prove storiche, forniteci anche dall'epigrafia. In Roma due serie di sepolcri cimiteriali contengono epitaffii episcopali, non papali: una prima serie ci si porge dalla tradizionale catacombe dell'apostolo Pietro; una seconda dalle celebri catacombe di Callisto. Per queste catacombe il suo scopritore, G. B. de Rossi, raccolse cinque epitaffii episcopali. Ne ricordo uno solo di Caio, morto nel 296, col nome di Episcopus, non di Papa. Ancora in altri epitaffii di altre chiese, fuori di Roma, si rinviene per i dignitari in generale, a tutto il secolo III, il nome di Episcopi. Non solo i cimiterii, ma eziandio alcuni dittici rammentano la morte di ministri, posti a capo delle chiese, co' nomi di Episcopi.

Il sistema episcopale e non papale, dominante come titolo di onore e di giurisdizione nei primi tre secoli, e con qualche eccezione anche nel secolo IV, era del tutto conforme al dettato biblico. In questo si cercherebbe invano il nome Papa, designato come autorità chiesastica. Vi si trova, invece, il nome Episcopus, nel greco eloquio di Επισιοπος (Atti, XX, 28; 1<sup>a</sup> Tisn. III, 2; Tit. I, 7; Filip. I, 1; 1<sup>a</sup> Piet. V, 2). In riconferma abbiamo la grave testimonianza di San Girolamo. Essendo stato segretario nel secolo IV del Vescovo di Roma, san Damaso, classifica così i diversi gradi delle chiese: Singuli ecclesiarum Episcopi, singuli archipresbyteri, singuli

<sup>1</sup> Roma sotterran, cristiana, 1864-1877.

archidiaconi (Epist. ad Rusticum, CXXV). Questo luogo prova ad evidenza, che nel IV secolo si dava il primo posto alla dignità episcopale, e poscia venivano le altre dignità arcipresbiterali ed arcidiaconali.

Alle prove storiche su la origine del nome Papa, desunte dall'epigrafia, aggiungiamo altre prove storiche forniteci da sant' Ignazio, da Tertulliano e da san Cipriano, tutti e tre Padri chiesastici de' primi secoli cristiani.

Rispetto a sant' Ignazio lo scritto del Nuzzi citato nelle Sorgenti, rammenta la epistola di lui a Maria Cassobula; nella quale Ignazio, vescovo e martire chiama Lino, successore di san Pietro, col nome di Papa. Il Nuzzi ritiene, per una ipotesi infondata, come apocrifa, ma autentica la epistola a Maria Cassobula. Per ragioni irrefragabili la critica l'ha allogata fra le epistole inautentiche. Il Bracci già da noi citato è pure favorevole all' autenticità della epistola ignaziana alla Cassobula; però afferma che il santo Padre nominò come Papa non Lino, sì Anacleto (100–102). Noi ammettendo la inautenticità di essa epistola co' migliori critici, non ne facciamo nessun conto.

Affermo ben volentieri che il grande eroe cristiano martirizzato a Roma sotto Traiano (98–117), avesse potuto dare il nome di Papa, come sinonimo di Padre, più probabilmente ad Anacleto, che a Lino. Da ciò non è concesso di indurre, che sant' Ignazio usasse tal nome solamente per il vescovo di Roma, perchè egli lo tributa ancora ad altri vescovi. Se ne ha un documento incontrastabile nella sua epistola agli Smirnesi, forse la prima da lui scritta, e riconosciuta da tutti autentica. Di fatto, in essa raccomanda ai cristiani

l'obbedienza ai loro vescovi, come loro  $H\dot{a}m$ , cioè loro padri spirituali.

Tertulliano ci porge un' altra attestazione dell'uso de' nomi Papa e Papi appresso i Latini, così come appresso i Greci dai primordi del cristianesimo. Al proposito il Nuzzi arreca un passo De pudicitia, uno degli scritti di Tertulliano, divenuto già accanito montanista, in opposizione alla facile indulgenza verso cristiani corrotti, e alle tendenze gerarchiche di Roma. In esso scritto chiama il vescovo Benedetto, rimproverato per troppa indulgenza, Benedictus Papa, Bonus Pastor. La testimonianza di Tertulliano, nato nel 160 e morto nel 230, mostra chiaro che al suo tempo davasi a tutti i vescovi nel significato di spirituale paternità, il nome di Papa.

Cotesto nome, nel significato di titolo supremo giurisdizionale, attribuito al vescovo di Roma, è posto in canzonatura da Tertulliano, nello stesso trattato De pudicitia. Qui chiama, ironicamente, Zefirino (203-220) Pontifex Maximum, Episcopu episcoporum, a cagione d'un suo Edictum peremptorium. In sostanza gli dà del Rimbambito, o del Papasso in senso ironico. Ingegno poderoso ed animo ardito Tertulliano fu nel secolo III il Lutero del suo tempo. Nel trattato menzionato pone in rilievo la chiesa invisibile, che ha a capo Cristo, che fin d'allora si agognava di sostituirla alla chiesa visibile. Con tutto ciò non isconosce che Pietro fu da Cristo destinato personaliter, al governo della Chiesa; non però con potestà sovraneggiante su gli altri apostoli (cap. XXI). Per tale ragione deride Zefirino che aspirava ad essa potestà a guisa di Distrefe, rimproverato da san Giovanni (3ª Epist. v. 9).

Della primitiva origine storica del nome Papa, abbiamo un altro documento negli scritti di san Cipriano, creato vescovo di Cartagine nel 248, martirizzato alla stessa Cartagine nel 258. Assente da Cartagine al tempo della sua persecuzione, il clero di Roma inviò una lettera al clero cartaginese (Epistola cleri romani ad clerum carthaginensem) nella quale Cipriano è detto Papa. Lo stesso clero di Roma scrive altra epistola a Cipriano, così indirizzata: Clerus romanus ad Cyprianum papam. I confessori di Cartagine scrivono al loro vescovo assente con questo indirizzo: Confessores universi ad Cyprianum papam. Nei tre concili di Cartagine, tenuti da Cipriano, venne chiamato Papa, nel senso di padre spirituale.

Qualche cattolico ha stimato, senza documentarlo, che nel III concilio di Cartagine si fosse decretato, doversi conferire al solo vescovo di Roma il nome Papa, quale primus inter impares per la giurisdizione (Rocca, Op. cit. p. 4). Per i cattolici San Cipriano è stato sempre, a così dire, il cavallo di battaglia. Il decreto a cui allude il Rocca, non esiste; ma è vero che con San Cipriano pigliò il sopravvento non il papato universale, bensi l'episcopato universale di Roma. Nel suo libro De unitate ecclesiae, egli stabilisce in modo risoluto, che extra Ecclesiam salus nulla; che la Chiesa deve avere la unità nella varietà delle chiese, unitatem in varietate; che deve esservi un episcopatum unum episcoporum multorum; e che ut unitatem manifestaret, unam cathedram constituit. Cipriano allude alla cattedra tenuta dall' apostolo Pietro, per volere di Gesù Cristo.

Altri passi De unitate ecclesiae confermano le prefate sentenze. Per esempio, ivi si raccomanda ai ve-

scovi la subordinazione al vescovo di Roma, per avere la unità episcopale: ut episcopatum quoque ipsum unum, atque indivisum probemus. Altrove sentenzia: Nam Petro primum Dominus, super quem edificavit Ecclesiam, et unde unitatis originem instituit et ostendit (Epist. ad Zabujanum). Scrivendo al vescovo di Roma, Cornelio (253-255), cosi esprimesi: Petri cathedram, atque ecclesiam principalem, unde unitas sacerdotalis exorta est. Di più aggiunge per la chiesa di Roma: radix et mater ecclesiae cattolicae. (Epist. XIV; XLV). A San Cipriano premeva assai assai l'unità chiesastica, non per amore della gerarchia romana, si bene per amore della religione cristiana. Egli era molto impensierito del danno gravissimo che veniva al cristianesimo, a cagione di tanti dissidenti che lo dividevano e frastagliavano. Paragona i dissidenti ai raggi che dal sole si distaccano, ai ruscelli che si dipartono dalla sorgente, ai rami che si svellono dall'albero, alle pecore che abbandonano il pastore. Siffatta è la cagione del suo insistere su la unità della Chiesa. La quale unità il santo credeva fermamente necessaria per conservare la unità ed uniformità della fede cristiana: unità ed uniformità che si sarebbero conseguite, secondo lui, sottomettendosi i dissidenti all'ubbidienza o all'autorità de' vescovi delle chiese cristiane, o all'autorità de' concilii da essi rappresentata, allora governanti insieme col vescovo di Roma, non per anche dominante solo nel governo della Chiesa. Insomma, reputava necessaria, al progresso della religione, la unità episcopale governante o nei concilii

¹ Vedasi L'episcopato, ossia la potestà di governare la chiesa. Parte I<sup>n</sup>, 1789. L'opera cattolica è di autore anonimo; probabilmente n'è stato scrittore Genn. Cistari, prote napolitano.

o nella chiesa, non la unità papale governante in una unica chiesa, dalla quale tutte le altre chiese dovevano dipendere. Ciò si potè effettuare assai dopo il secolo III, attraverso innumerevoli contrasti.

Al tempo di San Cipriano continuava ad adoperarsi il nome Papa nel significato di padre spirituale de' fedeli, e in tale significato si conferiva ai vescovi ed ai sacerdoti semplici delle varie chiese di Oriente e di Occidente. Importa assai notare che il Santo dà, in alcune lettere, anche il nome di Frater o di Collega. Così egli chiama ora Cornelio, ed ora Stefano I. Nè i due vescovi di Roma se ne risentono. Il che riconferma che la unità chiesastica da lui desiderata era tuttavia democratica, o, al più, oligarchica, non mai gerarchica e monarchica. Di che è prova palmare eziandio il contegno tenuto da Cipriano verso Stefano I riguardo al giorno della celebrazione della Pasqua, ed al battesimo amministrato dagli eretici. Gli storici cattolici della Chiesa, che fanno di Cipriano un atleta del primato di Roma, vanno di là dal vero pensiero di lui, e del vero stato in cui si reggevano le comunità cristiane nel secolo III.

Il tutto fino qui esposto dimostra ad evidenza, essere antichissima, dal primo secolo cristiano, la origine storica del nome Papa, nel senso di paternità spirituale, non di potestà giurisdizionale. La quale origine storica fu pienamente conforme ai due sommi ideali di Paternità e di Filialità insinuati nel cuore degli uomini dal cristianesimo. La Paternità di Dio verso tutti gli uomini, annunziata dal Cristo, partori, com' è naturale, la Filialità di tutti gli uomini verso Dio. Siffatti ideali si recitarono nelle chiese cristiane di Oriente e di Oc-

cidente tra i ministranti e ministrati; assumendo i primi il nome di Padri, e, per accorciamento, di Papi, ed i secondi quello di Figli nel Cristo.

Accanto ai due nomi di Paternità e di Filialità crebbe il terzo nome di Fraternità. Essendo tutti gli uomini proclamati figli di Dio e del suo Cristo, diventavano per questo tutti infra loro fratelli. Cotesta universale fratellanza si applicò, a volte, dai fedeli ai loro sacerdoti ed anco ai vescovi, chiamandoli fratelli. Ma tale applicazione fu rarissima. Non il simigliante può dirsi de' sacerdoti e de' vescovi, nel chiamarsi e salutarsi fra loro. Abbiamo veduto che il vescovo Cipriano appellò fratello Cornelio e Stefano I, vescovi di Roma. Con l'andare de'secoli si smise tale costume; tanto che Gregorio IV (827-844) se ne lamentò co' vescovi di Francia, che in una loro lettera l'avevano denominato Frater, non Pater; giacchè a lui si doveva paternam, non fraternam reverentiam.

#### III.

# CONTROVERSIA SUL NOME PAPA

FRA LE DUE CHIESE DI ORIENTE E DI OCCIDENTE.

Lascio da parte tante controversie, spesso dolorose e scandalose fra le due chiese, cagionate da dissensi or dogmatici, or gerarchici ed ora liturgici. Forse tor-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> C. Du Cango, Glossarium ad script, mediae et infimae latinitatis. Tom. V, col. 258. Parisiis, 1733.

nerà gradita ed utile ai lettori la sola numerazione di siffatti dissensi. I principali sono i seguenti: 1º Gesù Cristo, per gli Orientali, è l'unico capo della Chiesa; per gli Occidentali è anche il Papa, come Vicario di Gesù Cristo; 2º Per i primi soltanto i Concilii generali possono stabilire i dogmi, la morale e i riti delle chiese; per i secondi ha tale potere ancora il Papa ex Cathedra; 3º Per i primi lo spirito Santo procede dal solo Padre; per i secondi dal Padre e dal Figlio; 4º Per i primi è libera la lettura della Bibbia; per i secondi si richiede l'approvazione del Papa o de' Vescovi; 5º Dai primi si ammette il matrimonio del clero, eccettuato per i vescovi, che anco da vedovi possono aspirarvi; dai secondi è ammesso il celibato per tutti i sacerdoti, secolari e regolari; 6º Per i primi la Comunione deve farsi con le due specie del vino e del pane, lievitato; per i secondi deve farsi con la sola specie del pane, non lievitato; 7º Secondo i primi la lingua del culto deve essere volgare; secondo i secondi, latina; So I primi non permettono nel culto la musica strumentale; i secondi la permettono; 9º Tra i primi e i secondi, dopo il secolo IV, continui contrasti su la gerarchia, se, cioè, debba riconoscersi, oltre quella di Occidente, anche l'altra di Oriente; 10° Rigetto de' primi contro i secondi delle Indulgenze papali, della Infallibilità papale, del Sillabo papale, della Immacolata Concezione. 1

Per allontanare, o, almeno, mitigare i menzionati dissensi — col buon fine di ritornare le due chiese alla

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vedasi Revue de theologie et de philosophie di Parigi, Settembre 1899.

primitiva unione — si sono fatti varii tentativi, ma sempre invano. Un ultimo tentativo si è fatto da Leone XIII con la sua Enciclica Principibus populisque universis. Pareva dovesse ottenere felice risultato; ma dopo parecchi anni è aspettato anche invano. Lascio, ripeto, da parte queste controversie dogmatiche, gerarchiche e liturgiche fra le due chiese. Mi fermo a quella sul nome Papa, a vero dire in apparenza nominale, benchè pur essa sostanziale; implicando i vecchi contrasti e rancori delle due chiese, da prima amiche, poi rivali e nimiche.

E in prima osservo che se nella ricerca si fosse stabilito il vero punto di veduta storico; se, inoltre, si fosse posseduto nei secoli XVII e XVIII il patrimonio storico delle epigrafi allegate; e se, infine, nella discussione non avessero influito le consuete discordie e gelosie, la questione avrebbe raggiunta facile e pronta soluzione.

Delle mie asserzioni sono un dimostrato bastevole i due numeri precedenti su la origine etimologica e storica del nome Papa, e specialmente quello della origine storica. Quanto alla origine etimologica aggiungiamo una osservazione, appena accennata, tolta di peso dagli studii linguistici del nostro secolo. Nel vocabolario cristiano, quello che accade negli altri vocabolarii, si avverò perfettamente. Nelle lingue in generale, così come negli altri fatti civili, cooperano due movimenti: uno di conservazione, e uno di trasformazione. Per quello di conservazione si tengono in conto le lingue classiche di ciascun popolo, di ciascuna istituzione. Per il movimento di trasformazione le lingue subiscono alterazioni fonetiche, modificazioni

analogiche, accorciamenti di parole, mutazioni dialettali, compenetrazioni di neologismi. 1

Il cristianesimo avendo introdotto fra gli uomini una gran quantità di nuove idee e di nuovi fatti, si adattò, per iscopo di facile propaganda, in sul principio ai vocaboli classici greci e latini, nelle loro modificazioni subite. Il che avvenne appunto sul nome Papa, modificazione ed alterazione delle voci classiche di *Havijo* e di Pater. Col tempo le due chiese si giovarono, per la promulgazione di nuovi dogmi o riti, anche della combinazione studiata fra voci greche o latine; ma nè di ciò, nè di altre cose affini al vocabolario cristiano devo occuparmi.

Preme, intanto, conchiudere, che se gli studii linguistici contemporanei si fossero conosciuti ne' secoli precedenti, le controversie tra gli scrittori oriențali ed occidentali, anche per tale conoscenza, si sarebbero molto chiarite e diminuite. Alla mancanza delle conoscenze linguistiche, e alle altre difficoltà accennate, bisogna aggiungere quest' ultima. Gli scrittori, nel dibattito, confusero non di rado la questione della origine del nome Papa, nel significato di pretto saluto verso una paternità spirituale, con la questione della origine del nome Papa, nel significato di titolo verso una potestà giurisdizionale. Coteste preliminari avvertenze ben ci aprono la via ad esporre ed esaminare la controversia delle due chiese sul nome Papa.

Uno dei controversisti orientali più erudito è Abramo Echellense nel caso nostro. Egli, nel *Chronicon* 

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vedi A. Darmesteter, La vie des mots étudiée dans leur signification, p. 6 e sg. Paris, 1887.

orientale e nel De origine nominis Papae, citati, sostiene, con le testimonianze di Eutichio, Patriarca alessandrino del secolo X, di Giorgio Homaidio, di Abubacro Habbasides — quegli cristiane e questi maomettano — che la origine del nome Papa si avverò in Egitto, circa l'anno 222, sotto il Patriarca di Alessandria, Eracla XII, e sotto l'Imperatore di Roma Alessandro Severo (222–235). Ecco le testuali parole di A. Echellense: « Principia autem, et rationes probabilitatis sunt locus, ubi nomenclatio Papae originem habuit, qui est Egyptus, tempus nempe sub Heracla XII, Alexandrino Patriarca, circa an. Domini 222, imperante.... Alexandro Severo (De orig. etc., cap. VIII) ».

Adunque, secondo il maronita Echellense, il nome Papa (Παπας) si diede la prima volta in Egitto al Patriarca di Alessandria. Secondo lui, si diede, quel ch' è più, non solo in segno di filiale rispetto de' fedeli verso il loro padre spirituale; ma eziandio in confessione di eminente dignità chiesastica. Il popolo, oltre che trasformò il nome Πατης in Παπας, trasformò altresì il nome Παπας nel nome Παππος, nel senso di Avo, cioè di Padre de' padri, in quanto il Patriarca di Alessandria nominava gli altri dignitarii. Scrive, infatti, l'Echellense, essere stata la plebs che proclamò Patriarca come « Avus nobis nuncupandus est; quia est Pater patrum, seu Episcoporum, qui Patres sunt nostri (De orig. etc., cap. X) ».

È notevole al proposito una differenza dall'Oriente all'Occidente. Qui Tertulliano, sdegnato per un decreto di Zefirino, gli diede, come si è visto, ironicamente, il nome di Avo, Hannos, quale vescovo rimbambito. Ivi, cioè in Oriente, il popolo, devoto al Patriarea Eracle,

usò lo stesso nome di  $IIa\pi\pi o\varsigma$  nel significato rispettoso di Padre de' padri. In tale significato lo attribuì ad Eracla XII circa l'anno 222, e, cioè, allo stesso tempo di Tertulliano. Aggiungasi che in Oriente essendo in uso la voce Patriarca, ereditata dagli Ebrei, e significante Padre de' Padri, potè influire nell'intendere il  $IIa\pi\pi o\varsigma$  nel senso onorevole di Pater patrum. Senso conservato nel Patriarcato anche dal Nuovo testamento (Atti, II, 29; VIII, 8).

Rifacendoci su Abramo Echellense, conveniamo con lui che nel primo quarto del secolo III cominciò a darsi ai Patriarchi il nome di Avi non solo come un attestato di paternità spirituale, ma eziandio come un titolo di di potestà giurisdizionale. Nè con ciò incorriamo in contradizione. Discorrendo nel secondo numero della scoperta del Wescher nelle catacombe di Alessandria, del nome, cioè, Papa dato in una iscrizione a Cerdone, affermammo che ivi conteneva soltanto testimonianza di affetto filiale verso il loro Padre spirituale. Se ora concediamo che ad Eracla siasi attribuito il nome di Papa, ancora come un titolo di onore e di giurisdizione, la ragione è, che con Cerdone, Patriarca alessandrino siamo all'ultimo quarto del secolo I, mentre che con Eracla XII siamo al primo quarto del secolo III. Nel corso di circa un secolo e mezzo potè il nome Papa elevarsi al titolo di Pater patrum, riferito in ispecie al Patriarca di Alessandria, rispettato a preferenza come capo d'una chiesa riconosciuta di origine apostolica. Non per questo crediamo, che al principio del secolo III abbia acquistato, il nome Papa, un uso antonomastico, cioè come titolo assoluto per se stesso, indipendentemente dalla persona a cui si tributava. Nè allora, nè

poi venne il nome Papa, in Oriente, a siffatto valore assoluto. Vi giunse, invece, il nome Patriarca, adottato per i dignitarii nelle chiese orientali.

Tutto ben considerato, può inferirsi che il nome Papa, tributato ad Eracla XII, patriarea di Alessandria, fu da un lato la tradizionale testimonianza di filiale rispetto, dall'altro un iniziale accenno a riguardarlo ancora come un titolo di giurisdizione concesso. a chi reggeva la chiesa alessandrina, del quale fatto la spiegazione è, che le tre chiese di Roma, di Antiochia e di Alessandria si ebbero in grandissima riverenza dai primi secoli; perchè si credevano fondate da san Pietro: di persona le due di Roma e di Antiochia; per mezzo del suo discepolo Marco quella di Alessandria. Il papa, infatti, Gregorio Magno (390-604) scriveva al patriarca alessandrino Eulogio, che Petri cathedram tenet; attesochè Marcus a S. Petro Apostolo magistro suo Alexandriam sit transmissus (Lib. VI, Epist. LX). La quale sentenza di Gregorio Magno è conforme all'antichissima liturgia della chiesa alessandrina; dove è scritto: S. Apostoli et Evangelistæ Marci, discipuli S. Petro.

È però necessario di por mente, che in essa antichissima liturgia si trova il nome Papa usato in segno di paterna affezione, non di paterna giurisdizione. Infatti, in un luogo di essa e di altre antiche liturgie alessandrine è detto: Memento Domine, sanctissimi et beatissimi nostri Abba, equivalente al nome Papa. Adunque nei due primi secoli il nome Papa, nella chiesa di Alessandria, così come in quella di Roma, importava soltanto paternità spirituale, così bene espressa dalle for-

<sup>1</sup> Renaudot, Collet. litury. orientale. Parisiis, 1716.

mule epigrafiche di Papa meus, di Papa tuus, di Papa noster delle catacombe romane. Solamente al limitare del secolo III cominciò a considerarsi il nome Papa ( $IIa\pi as$ ), o, piuttosto Avo ( $IIa\pi nos$ ), come un titolo onorifico di giurisdizione, dovuto al Patriarca di Alessandria.

Ed ora volgiamo la nostra attenzione, per la controversia sul nome Papa, dagli scrittori orientali agli scrittori occidentali. Tra costoro è da ricordare sopra tutti il Bollandista Sollerio. Nella sua citata Dissertatio sostenne contro l' Echelense, che il nome Papa è di data anteriore a quella segnata sotto Eracla XII, nel 222. Il Sollerio scrive risoluto: Papa primis Ecclesiae seculis fuisse comune. Aggiunge col Raynaud — di cui si è menzionato l' Onomasticon pontificium — che per evitare talvolta, il tautologismo di Papa Papa, quando ad un vescovo s'intendeva porgere l'omaggio di Pater patrum, si adoperò la sola voce di Papa. Ritiene ancora col Raynaud, che il nome Papa usato di buon' ora dai Greci e dai Latini, sia transitato verosimilmente, la prima volta, dai Greci ai Latini, fino a che soli Romano Pontifici reservatum sit.

Anche il minorita Antonio Pagi, che ha emendato in parecchi luoghi gli Annali ecclesiastici di Baronio, è tra i controversisti sul nome Papa. Nel notato suo scritto: Breviaricum historicum cronologicum criticum, al pari del Sollerio e del Raynaud, dimostra antichissimo l'uso del nome Papa, invece di Padre, appresso i Greci e i Latini. Si oppone in modo particolare all'Echellense, per avere affermato che appo i Greci la voce Papa significasse anche Avo: Vox enim Papa apud Graecos numquam Arum significavit, sed Patrem. Conforta la sua sen-

tenza con l'autorità di Pearsonio, scrittore occidentale; il quale difende nella sua *Storia cronologica del patriar-cato Alessandrino*, la sinonimia di Papa con Padre, non di Papa con Avo.

Se gli scrittori occidentali si fossero attenuti, nella controversia, ai limiti ora indicati, la ragione sarebbe stata tutta dalla loro parte. Salvo che si volle, anche col nome Papa, avvalorare il primato della chiesa occidentale su la chiesa orientale. Ancora nel libro dell' Echellense fa capolino tale intenzione; ma non diventa così accentuata, come negli scritti del Sollerio e del Pagi. Questi, infatti, afferma: Vox Papae... omnibus episcopis semper tributa fuerit, et prins quidem Episcopo Romano, quam Alexandrino.

Il prius, qui, potrebbe avere solamente valore storico, nel senso che il nome Papa siasi attribuito al vescovo di Roma, prima che al vescovo Eracla di Alessandria. In tale senso starebbe fino a un certo punto. Ma la bisogna sta diversa. Negli scritti del Sollerio e del Pagi il prius ha piuttosto un valore dogmatico; in quanto che il prius allude al dogma della chiesa romana su tutte le altre chiese cristiane. Ora, dal provato e dal da provare si farà manifesto, che il nome Papa, innanzi del secolo IV, non servì a primazia di sorta di Roma, o di Alessandria.

Altri scrittori occidentali, oltre al Sollerio ed al Pagi, si sono giovati del nome Papa, dato ai vescovi romani, per confortare il primato di Roma. Sappiamo già che essi dal vedere che Ignazio, Tertulliano e Cipriano hanno attribuito il nome Papa ai quattro vescovi romani, Lino, Anaeleto, Zefirino, Cornelio e Stefano I, hanno indotto non solo il fatto storico innegabile che

un tal nome era in uso non meno in Oriente che in Occidente, ma ancora il dogma, allora non punto stabilito, del primato papale di Roma. Anche storici e teologi cattolici, non partecipanti alla controversia, hanno indotto e continuano a indurre il primato romano, senza fondamento storico, dall' uso fatto del nome Papa da Ignazio, da Tertulliano e da Cipriano, in contradizione de' fatti arrecati nell' altro numero. Gli stessi storici e teologi cattolici tirano a pro della loro tesi perfino la Epistola di Clemente romano ai Corinti: Epistola rivelante cura paternale, non suprema giurisdizione verso i Corinti, fra loro dissidenti come al tempo dell' apostolo Paolo. '

Concludesi che la controversia fra gli scrittori delle due chiese cristiane di Oriente e di Occidente dipese ora dalla mancanza di documenti epigrafici e linguistici, accertati dopo i secoli XVII e XVIII, ed ora da equivoci notati a principio di questo numero III della mia ricerca storica. L' equivoco più dominante, per gelosie vecchie e nuove tra le due chiese, fu il mescolare nella questione storica la questione dogmatica della gerarchia e primazia episcopale, pretesa sì dagli Orientali e sì dagli Occidentali. Se nella controversia non si fossero insinuati equivoci, sarebbe quella morta in sul nascere, o, certo, avrebbe durato meno a lungo.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> La Epistola di Clemente si possedeva incompleta, prima che nel 1875 la ritrovasse completa il Bryenniss insieme al ms. della Διδαχή, τῶν δωδεκα Αποστόλων.

### IV.

### FASI STORICHE DEL NOME PAPA

#### NELLA CHIESA OCCIDENTALE.

Per la chiesa orientale il nome Papa rimase stazionario; sì che non debbono segnarsene fasi storiche. Tuttora in quella il nome Papa significa semplice padre spirituale, e in tale significato diconsi papi i preti, i vescovi, gli arcivescovi e i metropolitani, o al più, protopapi gli arcivescovi, i metropolitani e i patriarchi. Valgano in prova storica i fatti ai quali accenno.

Nel secolo IV i preti d'Alessandria indirizzavano al loro vescovo così una lettera: Beato papae episcopo Alexandro. L'eresiarea Ario salutava, nel secolo IV ancora, il vescovo Eusebio di Nicodemia col nome di Papa. Lo stesso nome, sempre nel senso di padre spirituale, portavano le lettere indirizzate ad Atanasio, il celebre oppositore di Ario nel Concilio di Nicea (325).

Dopo il secolo IV non si smesse il costume chiesastico sul nome Papa. Nella Bolla d'Oro dell'imperatore orientale Isacco Commeno (1057–1059) vengono chiamati papi i Lettori, quelli, cioè, che leggevano e interpretavano la Bibbia nelle chiese. Ancora nel secolo di Commeno, cioè XI, si appellavano i semplici chierici piccoli papi. Qualunque beneficio chiesastico, goduto da preti e da vescovi, si disse papato, giusta le testimonianze dell'Echellense, del Raynaud, del Sollerio, del Dillmann, del Nuzzi.

Dopo il secolo XI continuò in Oriente la denominazione di Papa o di Papi, nel senso di padre o di padri spirituali. Di fatto, ancora ai dì nostri si dà ai ministri di Cristo il nome di papi, nonostante varie modificazioni là introdotte nella nomenclatura chiesastica, massime avvenuta la fine dell'Impero Greco-Romano per la invasione di Maometto II in Costantinopoli (1453). Ermanno Schmitt scrive: « Dopo l' ordinazione, ricevuta dal Vescovo, il prete è riguardato come il padre spirituale della sua comunità; e perciò dai suoi parrocchiani viene chiamato Papas (*Haπas*). ¹

Il nome Papa, nella chiesa orientale, non ebbe, in sostanza, fasi storiche; non ebbe la marcia ascendente, che rinverremo nella chiesa occidentale. Quali le cagioni della stazionarietà orientale? Sono molte senza dubbio; noi non tratteremo, sì tratteggeremo l'argomento. Sarebbe strano presumere quanto alle fasi del nome Papa una minuta analisi storica.

La chiesa orientale, nei primi quattro secoli, ebbe fulgori di coscienza e scienza cristiana. Proprio, ex Oriente vera lux hominum. Tanti splendori s'offuscarono co'secoli. Divennero una rara eccezione alcuni raggi di coscienza cristiana radiosa. Al veloce ascendere successe un lento discendere. Forse n'è stata cagione la fatale trajettoria? Tale fatalità è più effetto che cagione. Una, invece, delle cagioni fu che al dialettico e sostanzioso teologare della Patristica successe una teologia sofistica, e, ch'è peggio, ciarliera, petulante; perchè si rese il pascolo di tutti, dotti e indotti, dall'imperatore all'ultimo plebeo. Al

<sup>&#</sup>x27; Istoria critica della chiesa greco-moderna e della chiesa russa, Tom. I, 129. Traduzione. Milano, Pirotta, 1842.

che si aggiunsero le scempiaggini e le scelleraggini di molti imperatori, che prepararono la entrata de' Turchi in Costantinopoli.

Vescovi ed arcivescovi, metropolitani e patriarchi, ora protetti ed ora oppressi in modo indebito, parteciparono allo stato di corruzione e di dissoluzione del Basso Impero. Il simigliante è a dirsi de' monaci, molto diffusi in Oriente. Maometto II, entrato in Costantinopoli, si mostrò uomo politico non comune. Si condusse da principio con prudenza verso la chiesa orientale, rispettandone le istituzioni. In seguito imitò gl' Imperatori, nel rispettare solo in apparenza l'autonomia del patriarcato e dell' episcopato.

Le molte scissioni della chiesa orientale, e la creazione della chiesa nazionale di Russia ridussero la universalità del Patriarca di Costantinopoli ad essere più nominale che reale. In Oriente si sentirono le prime tendenze per un Episcopato uninominale e monarchico; ma là restarono mere tendenze, per l'ambiente che circondò la chiesa orientale. L'Impero Romano diventato anche Impero Greco, in Grecia non ebbe mai quella potenza governativa e concentrativa che aveva dimostrato in Roma. La identica sorte toccò alla chiesa di Grecia. La chiesa di Roma, al contrario, caduto l'Impero Romano, ne ereditò la energia concentrativa e legislativa, elevando il nome Papa ad una meravigliosa energia, e quasi ad una possanza vertiginosa. Ciò non accadde in breve tempo; stantechè la gloria, cosi come la natura procede a gradi.

Nella chiesa occidentale, alla stessa guisa della chiesa orientale, si adopera, nel IV secolo, il nome Papa nel senso di paternità spirituale. San Girolamo, vissuto in tal secolo, nomina nella sua Apologia contro Rufino, vari dottori in questa maniera: Papa Epiphanius, Papa Theophilus, Papa Anastasius. Lo stesso Girolamo, nella sua corrispondenza epistolare con Sant' Agostino, usa in ciascuna epistola questo indirizzo: Domino, vere sancto, et beatissimo papa Augustino Hieronymus in Christo salutem.

Sant'Agostino scrivendo a Paolino, vescovo di York, sant' Ambrogio appellat papam (Epist. XXXIV).

Ad Aurelio, vescovo di Cartagine, scrive così: Domine beatissimo.... papae Aurelio Augustinus in Domi salutem (Epist. LXXVII). Dichiara, quel ch'è più, che il nome Papa significava, allora, non altro che Ecclesiae Pater, vel Chericorum Pater (Comm. in Psalm. XLV).

Questi indirizzi e questo commento de'Padri latini del IV secolo dimostrano chiaro, che il nome Papa si adoperava, nel IV secolo, a significare solamente paternità spirituale, e che per conseguenza non ancora si riferiva, come un titolo di giurisdizione, al vescovo di Roma. È benanche da riflettere, che non si aveva, ancora nel IV secolo, una gerarchia cattolica, a capo della quale fosse il vescovo di Roma, col nome di Papa. Si avverta che Girolamo, che adopera il nome Papa scrivendo a vescovi e dottori, fu segretario diDamaso. Come, adunque, egli non lo tributava solo a Damaso? Il fatto storico è, che la gerarchia cattolica era ancora di là da venire, e che il nome Papa restava ancora nell' originario significato. <sup>2</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Migne, Patrol.-lat., T. XXII, sgg.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Il Duchesne ha creduto affermare una gorarchia là dove era appena un' oligarchia tra episcopi, presbiteri e diaconi (*Orig. du culte christiane*, p. 329-37, 1889). Il Marucchi ha rincarito l'avviso, ammet-

Nel secolo V, in Occidente, seguitò ad attribuirsi il nome Papa; nel senso di padre spirituale de' fedeli. Al tempo, infatti, del Concilio ecumenico di Efeso (431) si scriveva ai vescovi con questa formola: Domino papae N. salutem. Con la stessa formula, o con altre consimili venne dato il nome di Papa ai vescovi, dal V al X secolo. Il Mabillon, nello spiegare il fatto, scrive: « Papae, seu Papatis nomen tribuitur quidem Cypriano in ipsis actis, ad significandum Patris, non Episcopi dignitatem ». 1

Vi ha ancora di più. Il nome Papato si riferi, attraverso i secoli V e X, non solo al vescovato di Roma, ma eziandio ad altri vescovati di altre principali città d' Italia. Ad esempio, Ottone III (983-996) proclama, in un suo Diploma, Papatus il vescovato di Milano, detto allora arcivescovato. <sup>2</sup> Non perciò se ne risenti Gregorio VI (996-999), che al tempo dell' imperatore Ottone III governava la chiesa di Roma. La denominazione di Papa e di Papato continuò, per Roma e per altre città principali d' Italia, anche dopo Gregorio V. <sup>3</sup> Può affermarsi che tale denominazione, nel significato di paternità spirituale, durò fino al secolo XI, e probabilmente fino al secolo XII.

Ciò posto, e non supposto, è ora da vedere come i nomi di Papa e di Papato siansi attribuiti, quali ti-

tendo il Papa a capo della Chiesa nel IV secolo (Elem. d'archéol. chrètienne, V. I, p. 85-86, 1900.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Veter. Analect., ecc. T. I. 49. Parisiis, 1725.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ap. Lucam Holsteniun, Collect. bipartita, etc., II, p. 219. Parisiis, 1742.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Ap. Muratori, Rer. ital. script. Tom. IV, Chron. monast. cassin. Lib. II, cap. 79.

toli di onore e di giurisdizione, al solo vescovo di Roma. G. B. de' Rossi, seguitato dal suo affezionato discepolo Armellini, opina che il nome Papa incominciò a prendere il significato di titolo dal tempo di Damaso (366–384). <sup>1</sup> Altri, invece, opina che siasi attribuito non a Damaso, ma al suo successore Siricio (384–398) il nome Papa, come titolo, scrivendo cosi: Siricius Papa orthodoxus per diversas provincias (Nuzzi, cit. opus. LXX). Altri afferma che Siricio abbia, il primo, assunto il titolo onorifico di Pontefice Massimo, abbandonato dall' imperatore cristiano Graziano (367–383). <sup>2</sup>

Ho consultato al proposito vari storici autorevoli de' Pontefici, Anastasio il Bibliotecario, il Ciaconio, il Platina, il de Novaes, il Pagi. Nessuno ricorda il fatto rilevante, per le conseguenze posteriori, che Damaso prendesse il nome Papa, come solenne titolo, o che Siricio assumesse quello di Pontefice Massimo. Ho potuto il simigliante confermare, consultando il Liber Pontificalis, secondo le varie edizioni di Ciampino (1688), di Vignolio (1724), e di Duchesne (1886). Da queste consultazioni è lecito indurre, che si applicasse il nome Papa a Damaso e Siricio tuttavia nel significato di Pater, secondo l' uso invalso. Di che si ha una riconferma in questo: che Sant' Ambrogio, in una sua Epi-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Armellini, Le catacombe romane, p. 183. Roma, 1880.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Sant' Ambrogio a Milano godeva una grande influenza su l'imperatore Graziano, che ivi risedeva; tanto che Damaso lo incaricò di persuaderlo di far togliero la Dea Vittoria dall'Aula del Senato (Ambrosii, *Epist.* XVII, 5; XVIII, 32). È probabile che Ambrogio, valendosi della sua grande autorità, persuadesse Graziano a deporre il titolo religioso di Pontefice Massimo.

stola, dice Siricius Papa, conforme all' antico significato di padre spirituale.

Non ho un documento a mia disposizione, provante, che Siricio assunse il titolo onorando di Pontefice Massimo, deposto da Graziano; ma è molto probabile, a considerare la cristiana scrupolosità di Graziano, ed il desiderio de' vescovi di Roma che si trasformasse in cristiano il titolo pagano di Pontifex Maximus. Alcuni storici della Chiesa hanno stimato, che il nome Papa divenne peculiare et proprium dei Pontefici Romani nel secolo V. Da loro si arreca il fatto storico che nel Sinodo di Toledo del 447, tenuto sotto Leone I il Grande (440-461), così venne il Sinodo ricordato: Sub Leone Papa habitum est. Ma a tale parere contradice l'altro fatto storico allegato sul generale uso del nome Papa, a tutto il secolo X, di semplice padre spirituale de' fedeli. Con tutto ciò non voglio sconoscere che dal secolo IV al secolo XI mancassero affatto indizii, di voler fare, cioè, del Papa un titolo esclusivo del vescovo di Roma,

Nella storia, come ho detto, tutto procede a gradi, salvo rari casi di violente rivoluzioni. Trovo, per tanto, alcuni indizii del graduale elevarsi di esso nome a titolo eminente, ed appartenente al solo vescovo di Roma. Il celebre Cassiodoro, segretario del Re de' Goti, Teodorico il Grande (493–526), adopera, nello scrivere ai vescovi di Roma i nomi di Papi, mentre per gli altri vescovi usa i nomi Episcopos. Gregorio I il Grande (590–634) rimproverò aspramente Giovanni, Patriarca di Costantinopoli, d'essersi arrogato il titolo di Ve-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Variarum, Epistolae ac Rescripti.

Actes du XII<sup>me</sup> Congrès des Orientalistes, - Tomo III - Que Partie)

scovo Universale, che reputava contrario alla umiltà episcopale, ai riguardi dovuti agli altri episcopi, e fino perverso. 1 In fondo in fondo il rimprovero, ben meritato, dipendeva dal vedere nel fatto del Patriarca di Costantinopoli una usurpazione alla cattedra di san Pietro; alla quale meglio spettava una universalità episcopale. 2 Pochi anni dopo di Gregorio I, Bonifacio III (607-607) ebbe dall' imperatore Foca il titolo di Vescovo Universale, per vendicarsi contro il Patriarca Ciriaco, che lo aveva respinto, novello Ambrogio, dall' entrare nel tempio per le sue nefandezze e per le uccisioni de'figli dell'imperatore Maurizio. 3 Gregorio I aveva destato scandalo col titolo di Vescovo Universale, si accettò invece volentieri da Bonifacio III: indizio questo di doversi non a Costantinopoli, bensì a Roma la primazia universale.

Vi sono ancora altri indizii che accennano al graduale ascendere del vescovo di Roma a papale universalità e supremazia. Gl'imperatori cristiani Teodosio II (408-450) e Valentiniano III (423-455) solevano chiamare il vescovo romano Papa Urbis Eternae. Nel VI Concilio generale del 680, costantinopolitano III, si proclamò esso vescovo nella XVII Sessione Papa Universalis.<sup>4</sup> Nel Concilio generale dell'869, Costantinopolitano IV, si disse il vescovo di Roma, nella X Sessione, Papa Cathedrae Apostolicae. <sup>5</sup> Avvenuta nella notte di Na-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Lib. V, Epist. 43; Lib. XII, Epist. 2.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Milman, Latin Christianity, T. I, 450-52, 1849.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Sant' Ambrogio aveva impedito a Teodosio il Grande, per la sua strage di Tessalonica, l'ingresso al tempio di Milano.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Harduino, Conciliorum collectio, etc. T. III, Parisiis, 1715.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Harduino, ibid. Tom. V.

tale dell' 800 in Roma la incoronazione di Carlomagno per opera di Leone III, quegli si persuase essersi effettuata la Renovatio Romani Imperii, e questi, cioè Leone, pensò essersi avverata la profezia a favore del vescovo di Roma di primeggiare da Rex regum e da Dominus dominantium (Apoc. XIX, 16; 1ª Timot. VI, 15).

Ecco altri indizii, o dicansi precedenti storici. L'arcivescovo di Salisburgo salutò, in una lettera, Giovanni VIII (872-882) a questa maniera: Summus Pontifex, et universalis Papa, non unius Urbis, sed totius Orbis (Nuzzi, cit. LXXVIII). L'arcivescovo Arnolfo II di Mi-·lano aveva preso il titolo di Papa Urbis Mediolani. Se ne risenti assai Gregorio V (996-999); tanto che in un Concilio particolare di Pavia si stabili, che Arnolfo dovesse deporre l'assunto titolo. 2 In generale, prima del secolo X adoperandosi ancora il nome Papa, la chiesa di Roma lo rispettava nel vederlo attribuito ad altri vescovi, e ad altri preti di altre chiese; ma non punto si rassegnava di vederlo riferito ad altri vescovi come titolo onorifico, e, quel che è più, in un senso universale. La Chiesa di Roma presumeva la universalità solo per lei. Informino i due fatti arrecati di Gregorio I e di Bonifacio III.

Il provato è più che sufficiente a rendere evidente, che il terreno, tra i secoli X e XI, era ben preparato acciocchè soltanto in quello di Roma crescesse l'albero maestoso, a profonde radici, a larghi rami, della di-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> G. de Novaes, Introd. alle vite de sommi pontessie, ecc., vol. II, p. 75. Trad. Roma, 1797. — Labanca, Carlomagno nell'arte cristiana, p. 174-177. Roma, 1891.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Muratori, Annali d' Italia, 998.

gnità ed autorità papale. Alcuni storici e canonisti han voluto indagare sotto qual vescovo di Roma il nome Papa acquistasse tanto valore, e diventasse un titolo proprio ed esclusivo del capo della chiesa romana. I più arbitrano, essere ciò avvenuto sotto Gregorio VII (1073–1085).

L'oratoriano Cesare Baronio è di questo parere; laonde scrive: « Gregorius Septimus Papa, anno Christo Domino 1076, sui vero pontificatus anno tertio, sexto Kal. Martiis indict. 13 habuit Romae Synodum adversus schismaticos, ubi statuit inter alia plura, ut Papae nomen unicum esset in universo orbe christiano, nec liceret alieni se ipsum, vel alium eo nomine appellare ». Aggiunge l'illustre annalista della Chiesa, che il documento osservatur in Bibliotheca Vaticana (Martyrologium cit. Tannuarii 10).

Il Pagi mostrasi incerto nell'accogliere l'affermazione del Baronio, per la ragione che nei dieci Sinodi celebrati da Gregorio VII non si rinviene vestigio di sorta sul nome Papa: vestigium aliquod non reperitur. Egli è di parere che invalse l'uso di dare il nome Papa, dal secolo IX, sine addito, soli Episcopo Romano (Op. cit. tom. I, Sect I, n. 8). Io sono dello stesso parere del Pagi; salvo che, per le cose assodate, non posso consentire che nel secolo IX fosse bandito in tutto il costume di tribuire il nome Papa, nel primiero significato, ancora ad altri vescovi.

Confesso che parecchi storici, su la grave autorità del Baronio, e cioè il Novaes, il Voghera, il Buzio — negli scritti citati — tengono con lui, non col Pagi, che pur aveva a sua disposizione, documenti della Vaticana. Fino un contemporaneo cattolico, senza arrecare

il documento, ha creduto dare per autentico il decreto gregoriano. 1

Cesare Baronio pone a cagione del decreto di Gregorio VII la pretesa degli scimastici orientali, che, in odium Romani Praesulis, proclamavano i nomi di Papa e di Papato anche per le chiese di Costantinopoli, di Alessandria e di Antiochia. Lo scisma orientale, iniziato da Fozio nell'867, e compiuto da Michele Corulario nel 1054, è un fatto storico innegabile; ma non è del pari fatto storico innegabile, per mancanza di documenti, che sia stata cagione del decreto di riferire solo alla chiesa di Roma i nomi di Papa e di Papato. Venuto Gregorio VII al governo della chiesa romana nel 1073, poco dopo lo scisma orientale — quando già prevaleva il costume de' nomi Papa e Papato per la sola chiesa di Roma — era naturale che i Greci presumessero, per reazione contro i Latini, anche per le loro principali chiese i nomi di Papa e di Papato; e che i Latini continuassero, per il costume invalso, ad attribuire essi nomi al solo vescovo di Roma, senza che Gregorio VII emanasse un decreto sinodale.

Resta una obiezione, a cui deve rispondersi, ed a cui ha dato occasione il Dictatus Papae, attribuito a Gregorio VII. In quello sono, tra le 27 proposizioni, queste tre: « Quod solius Papae pedes omnes principes deosculentur; Quod illius solius nomen in ecclesiis reciteretur; Quod unicum est nomen in mundo ». La Encyclopedie des sciences religieuses, diretta dal protestante Lichtenberger, ha stimato scorgere la genesi storica d'essersi attribuito il nome Papa al solo vescovo di

<sup>1</sup> G. Cenni, Chi è il Papa? p. V. Roma, 1835.

Roma nella proposizione: Quod unicum est nomen in mundo, idest Papae. Certo la proposizione del Dictatus è molto esplicitamente favorevole del doversi dare il nome di Papa al solo vescovo di Roma. Se non che, v'è dis enso tra gli storici chiesastici quanto al Dictatus Papae, se, cioè, debba ritenersi opera di Gregorio VII. Sono per il sì Cristiano Lupo, Pietro de Marca ed il Cenni; sono per il no Natale Alessandro, il Dupin ed il Lannojo. 1

Io, a dir vero, aggiusto pieno assenso a questi ultimi scrittori; essendo più documentati i loro giudizii. Devo, per altro, confessare che il Dictatus, non promulgato da Gregorio VII, venne compilato dopo la sua morte, secondo le massime allora dominanti nella chiesa di Roma. Laonde il pronunziato Quod unicum est nomen (Papae) in mundo riconferma un fatto riconosciuto dal clero di Occidente in genere, di Roma in specie. Il tempo era, oggimai, maturo ad essere il vescovo di Roma Papa per eccellenza, Papa per antonomasia, non come semplice Pater, o Pastor, ma come Pater patrum o Pastor pastorum.

Magari si fosse qui arrestata la marcia ascendente e invadente del Papato! Si pretese applicare alla potestà papale il detto biblico del Rex regum e del Dominus dominantium (Apoc. XIX, 16), detto che allude ad un concetto apocalittico, non politico, al concetto, cioè, che il Cristo, nel suo ritorno in terra, si vendicherebbe, da Re e da Signore, de' Re e de' Signori del mondo. Allusione riconfermata da altri versetti dell' Apocalisse (VI, 9, 10, 12–17), e dal tempo in cui venne

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> De Novaes, Elementi ecc., citati, T. II, p. 267-280.

essa scritta, dopo, cioè, la persecuzione di Nerone de' cristiani, verso il 70. 1 Per tanto non esiste nesso alcuno tra queste credenze apocalittiche e le esigenze politiche de' Papi sui Re e Signori del mondo.

V.

## CONCLUSIONE SUL NOME PAPA

IN RELAZIONE CON GLI ALTRI DUE DI VESCOVO E PONTEFICE

Il nome Papa, nato per trasformazione della voce greca Ilavio, fu, per così dire, un figlio fortunato nella chiesa occidentale. Quivi adottato, crebbe a grado a grado vigoroso e potente, fino a concentrare in sè il sommo potere interno ed esterno della chiesa occidentale. Quel che non accadde nella chiesa orientale, per le cagioni accennate, accadde nella chiesa occidentale, per altre cagioni, delle quali ora ne dirò alcune, fra tante.

Nel IV secolo, al pari de' Greci, i Latini erano corrotti. Per la costoro corruzione, il Romano Impero di Occidente minacciava prossima rovina. Di fatto, dopo la morte di Teodosio il Grande (\* 395), trascorsero appena

<sup>&#</sup>x27; Otto Pfleiderer ha creduto stabilire la composizione dell'Apocalisse alla fine della prima metà del secolo II (Das Urchristenthum, etc., p. 85, sg. 1875), ed Orazio Marucchi, agli ultimi anni del secolo I (Op. cit. Vol. I, 22). Le probabilità maggiori sono che la sua composizione si attuò alla fine dell'impero neroniano, tra il 68 ed il 70.

81 anni, e l'Impero occidentale rovinò Ora, se la lenta agonia dell'Impero orientale nocque al Patriarcato di Costantinopoli, là precipitosa morte dell'Impero occidentale giovò all'Episcopato di Roma.

Leone I il Grande (440–461) si trovò alla prossima rovina dell' Impero Romano, Gregorio I il Grande, (590–604), alla completa rovina. In tale stato miserando d'Italia, anzi di Europa le due figure che più spiccavano, e che più ispiravano fiducia furono quelle di Leone e di Gregorio. Leone riuseì a fermare Attila, che, calato in Italia, marciava contro Roma. Gregorio, con la sua benefica azione governativa e pacificativa, rese meno spaventevole la invasione de' Longobardi, tanto che in una sua lettera scrive, che per i suoi peccati era divenuto non Romanorum, sed Longobardorum episcopus (Epist. I, 31). Si può affermare, senza téma di falsificazione storica, che con Leone I e Gregorio I continuò l' epoca apostolica, con quelle differenze che comportavano i secoli V e VI rispetto al secolo I.

La distruzione dell' Impero di Occidente e le invasioni barbariche contribuirono a successive esaltazioni dell' Episcopato di Roma. Aggiungasi che nei patriarchi orientali, eminenti alcuni per intenzioni e intuizioni, difettava l'arte di governare, posseduta a maraviglia, per l'ambiente di Roma, sin dai primi vescovi di Roma. Ad esempio, Gregorio I fu un monaco austero, fino alla superstizione talvolta; pure, nessuno può disdirgli una grande abilità di governare, superiore a parecchi uomini odierni di Stato. Cotesta abilità governativa, ereditata da Roma dominatrice e legislatrice, non venne mai meno in corso di secoli appo i vescovi romani; e fu dessa principalmente che ne

accrebbe via via l'autorità e potestà. Io noto il fatto storico; non per ciò approvo e lodo tutte le invadenze e intransigenze a cui non di rado pervenne essa autorità o potestà, che, per lo prevalere del nome Papa sul nome Episcopo, si appellò papale, e non episcopale.

Il nome Episcopo, raddolcito da quello di Vescovo, si usò, come ho detto, di buon ora nella chiesa orientale ed occidentale. Servi in entrambe a designare un'autorità ispezionale, non giurisdizionale fra gli altri ministri delle varie chiese. Il nome Papa, nei primitivi tempi cristiani, non esprimeva, come sappiamo, autorità di sorta, nè ispezionale, nè giurisdizionale; ma significava solo paternità spirituale. Come a poco a poco siasi elevata ad esprimere somma autorità ispezionale e, insieme, giurisdizionale, abbiamo già visto nel numero precedente per la chiesa occidentale, in cui solo avvenne tale graduale elevarsi e ingrandirsi del nome Papa, fino a diventare proprio ed esclusivo d'un capo chiesastico, cioè di quello di Roma.

Ora, importa esaminare se il nome Episcopo — di origine non chiesastica, sì politica, e che servì ad esprimere, come nel mondo politico, autorità ispezionale dai primissimi giorni del cristianesimo — abbia dati indizii di elevarsi a nome proprio ed esclusivo di qualche vescovo, che tenesse la sua sede in qualche grande città orientale od occidentale. Al proposito i dogmatici ed i critici non vanno d'accordo. I dogmatici occidentali credono, che le tendenze, anzi che le esigenze di elevarsi il nome Episcopus si manifestassero in Roma; in guisa da diventare in Roma il vescovo, e non altrove l' Episcopus episcoporum. Ora sembra che le tendenze ed esigenze esordirono nella chiesa orientale, ma si alterarono, col tempo, nella chiesa occidentale. Come in

quella nacque da prima il nome Papa, e col tempo in questa si elevò a somma potestà, così il simigliante avvenne rispetto al nome Episcopo. Se non che, è da avvertire che il nome Episcopo essendo di origine apostolica, anteriore al nome Papa, siccome è provato nel numero precedente, fu naturale che il bisogno della elevazione e della concentrazione si manifestasse prima sul nome Episcopo, e poscia sul nome Papa.

È innegabile che l'Episcopato e non il Papato acquistò, ogni di più, autorità nelle chiese cristiane sì di Oriente e sì di Occidente dai primi secoli. I vescovi promovevano d'ordinario i concilii particolari, talvolta indipendenti dai laici, e da uno di essi vescovi si presiedevano. Se il potere conciliare allora decideva, il potere episcopale lo bandiva e dirigeva. 1 Accanto a questo fatto se ne appalesò un altro nelle due chiese; ed è di formare una grande chiesa (ἐκκλήσια μεγάλη), nella quale risiedesse un grande vescovo (μεγάλη επισιοπος), quale vescovo de' vescovi. I due fatti appartengono in comune alle due chiese di Oriente e di Occidente. Ma quale di esse rivelò, la prima, il forte bisogno della elevazione e concentrazione episcopale; in maniera da doversi transitare dall'episcopato plurinominale all'episcopato uninominale? È qui che i critici hanno snodato il nodo con più serenità e verità storica.

I critici accettano la istituzione apostolica e la successione dell'Episcopato, non nel modo onde le due cose si sostengono dai dogmatici, sopratutto cattolici. Per costoro l'Episcopato, istituito dagli Apostoli, ebbe,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vedasi K. Schwartz, Die Entstehung der Synoden in des alten Kirche, Lipsia, 1898.

da principio, unità e varietà: unità nella chiesa di Roma, fondata e ministrata da San Pietro, principe degli Apostoli; varietà nelle altre chiese, fondate dagli altri Apostoli, o dai loro discepoli, e subordinate co' loro vescovi al gran vescovo di Roma, San Pietro. Dopo la istituzione apostolica, continuò la successione episcopale, sempre col centro a Roma, co' raggi nelle altre comunità cristiane orientali ed occidentali. Naturalmente i cattolici si giovano più e più della venuta e della dimora di Pietro a Roma, e della concessione fatta dal Cristo a Pietro, che, cioè, sarebbe stata la pietra fondamentale della Chiesa ( Matt. XVI, 18).

Dai critici non negasi la unità e la varietà nelle chiese cristiane; ma si afferma, con fatti positivi, che si andò dalla varietà all' unità, non dall'unità alla varietà. Da principio si ebbero più vescovi a capo delle diverse comunità cristiane, ed anche più vescovi in una sola comunità cristiana. In sostanza, ciascuna comunità aveva o un solo vescovo, o, ch'è lo stesso, ispettore, o più vescovi, cioè ispettori. In mancanza di vescovi erano a capo i presbiteri, vale a dire gli anziani. San Girolamo discorrendo di alcune chiese, dice: Comuni presbiterorum consilio gubernantur. Chiama tale Consiglio Senato: habemus senatum nostrum coetum presbiterorum (Isaia, In cap. II).

Che si procedesse dalla varietà all' unità, si hanno ben altre conferme. Le epistole di Celestino I (\*\frac{1}{4} 227), di Leone I (\*\frac{1}{4} 461) e di Gregorio I (\*\frac{1}{4} 604) provano ad esuberanza quanti sforzi essi fecero a ottenere la unità desiderata episcopale, che, cioè Roma avesse, sola, l'Episcopus episcoporum. Con Gregorio siamo al secolo VI e a principio del VII. Ora il Magno Gregorio sostenne

dispute senza numero co' patriarchi di Oriente, co' vescovi di Occidente, in ispecie di Gallia e d'Italia, particolarmente con quelli di Milano e di Ravenna, per la preminenza episcopale di Roma.

Non è tutto. Nel celebre Concilio generale di Nicea (325), si fissarono varii canoni, oltre a definire la divinità sostanziale di Cristo, e fra i canoni si stabilì quello che i chierici dovessero rivolgersi, nei loro appelli, ai vescovi locali, e questi, come ad ultimo appello, ai Concilii. Nel Concilio particolare di Cartagine del 258, prima di quello di Nicea, si fa sapere a Stefano I (\* 260), che i vescovi, nei loro giudizii finali, non dipendono da Roma, bensì dai Concilii. Questi fatti contengono pluralità, e, ch' è più, ugualità episcopale. Il che accetta San Girolamo con questa sentenza: « la chiesa di Roma e le altre chiese non sono fra loro differenti. Un vescovo, sia a Roma o ad Eugubio, a Costantinopoli o a Reggio, ad Alessandria od altrove, possiede uguale merito, uguale sacerdozio (Epist. ad Evagrium, 101) ».

Non poteva la Chiesa restare in perpetuo una democratica societas, aut ecclesia fratrum. Dalle indistinzioni dovevasi pur venire alle distinzioni. Salvo che in cotesto venire si arrivò dal sistema episcopale plurinominale ad un sistema episcopale uninominale; nel quale il vescovo di Roma doveva essere non già un primus inter pares, sì bene un primus inter impares. A tale elevazione e concentrazione assoluta dell' Episcopato, che poi si disse di preferenza Papato, contribuirono varie cause accennate, ma più il versetto 18 del capo XVI, del Vangelo di San Matteo, versetto che fece scorrere, per la interpretazione, un fiume di inchiostro e per gli

influssi malefici un fiume di sangue. Su che non devo trattenermi. Soltanto mi permetto tre considerazioni storiche: la prima riguarda il passato remoto della Chiesa, ed è che nei primi tre secoli non essendosi ancora formato il canone intorno ai libri del N. Testamento, il versetto di Matteo, che accordava tanta precedenza a Pietro, e per esso ai suoi successori di Roma non potè avere molta influenza sulla primazia Episcopale di Roma: la seconda concerne il passato prossimo della Chicsa, ed è che dalla Riforma essendosi messa assai in dubbio l'autenticità del versetto del primo evangelio, non ebbe quello, dopo la Riforma, più forte efficacia a conservare la supremazia episcopale di Roma: la terza si riferisce ai dieci secoli della Chiesa. dal IV al XIV, ed è che in questi secoli quel versetto, unito alla tradizione della venuta e della dimora di Pietro in Roma, giovò assai ad accreditare e legittimare il primato episcopale di Roma, che dopo il secolo X si appellò primato papale.

Con tutto ciò è pure innegabile, che se in Occidente si effettuò la tendenza dell' Episcopato a diventare uninominale, da plurinominale che fu ne' primordii del cristianesimo, in Oriente si manifestarono i primi indizii di essa tendenza. La epistola di Clemente romano ai Corinzi, già ricordata, usata a loro favore dai cattolici quanto al primato di Roma, non allude punto alla unità e alla primazia episcopale di Roma. In quella epistola, mostrasi, tuttavia, rispetto alla varietà ed ugualità episcopale delle altre comunità cristiane. Il vero iniziatore e promotore della primazia e monarchia episcopale è Ignazio di Antiochia. Nelle sue diverse epistole autentiche s' insiste, che in ciascuna

chiesa sia un solo vescovo. Ora, la esplicita sua insistenza per un monarcato episcopale particolare era, a così dire, un preannunzio che co' secoli sarebbesi giunto ad un monarcato universale. Onde vedesi che il punto di partenza del monarcato universale fu l'Oriente, non l'Occidente.

Poichè abbiamo considerato il nome Episcopo in relazione al nome Papa, ci rimane a considerare in relazione allo stesso nome Papa quello di Pontefice. Rispetto alla origine etimologica del nome Pontefice, alcuni lo derivano da Pons facio (Varrone, De lingua lat. Lib. IV, cap. 15); altri da Posse facere (Seneca, De clementia, Lib. I, cap. 10; Marsella, cit., p. 2, 9); altri lo ritengono una forma alterata di Pompifex, cioè di far pompe religiose, o di sacra facere (Göttling, Gesch. der romanisch. Staatsv. 1861). Quest' ultima origine etimologica spiega meglio lo scopo a cui era indirizzato il Pontificato in Roma, concentrato in chi godeva il titolo di Pontifex Maximus.

Noi sappiamo che cotesto titolo si assunse, probabilmente, dal vescovo di Roma Siricio, sotto l'imperatore cristiano Graziano, che lo rifiutò circa il 382

¹ Rst. F. C. Baur, Der Ursprung des Episkopats. Tubinga, 1838.

— Ritschl, Entstehung der altkatholischen Kirche. Bonn, 2ª ediz., 1857.

— Döllinger, Christenthum und Kirche in der Zeit der Grundlegung.
Ratisbona, 1860. — J. Réville, Les origines de l'episcopat, etc. Prem. part.
Parigi, 1894. È importante avvertire che lo stesso scrittore cattolico, il Duchesne, afferma che l'episcopat unitaire non esisteva, nel primo secolo, come istituzione locale, tanto meno universale. Verso la metà del secondo secolo diventa una istituzione locale in molte chiese, e più tardi una istituzione universale (Les origines chrétiennes, p. 55-63. Parigi, 2ª ediz. litog., senza data.

o 383. Il cardinale Baronio aveva prima asserito, avere Costantino il Grande rifiutato il titolo religioso di Pontifex Maximus (Martyrol. rom., die 21 augusti); ma poi si ritrattò, ed accettò, ciò che accadde sotto Graziano (Ann. eccles., an. CCCXII, CCCLXXXIII, n. 6). D. Marsella che ha agitata exprofesso la questione, opina che Graziano depose legalmente il titolo onorifico, benche gli altri imperatori eristiani, suoi predecessori, tollerassero vederlo attribuito ai vescovi di Roma (Op. cit., specie nelle epigrafi arrecate). Comunque sia, può affermarsi con piena certezza, che verso la fine del secolo IV i rettori della chiesa romana assunsero anche il nome di Pontefici Massimi, oltre ad avere il nome primitivo di Episcopi, ed il nome di Papi, come alterazione di Pater, nel significato di semplici padri spirituali dei fedeli. L'assunzione del titolo di Pontefice Massimo giovò, senza dubbio, ad elevare il vescovo di Roma sopra gli altri vescovi. Come nella Roma pagana il titolo di Pontefice Massimo comprendeva una suprema autorità religiosa; così il medesimo titolo, trasmesso alla Roma cristiana, servì a renderne il vescovo una somma autorità religiosa. Se Tertulliano, nel secolo II, canzonò il vescovo di Roma Zefirino col titolo di Pontefice Massimo, il simigliante non avvenne più dopo il secolo IV, salvo il caso di Pomponio Leto, onorato in alcune iscrizioni cimiteriali nel secolo XV, per disprezzo del Papa, col titolo di Pontefice Massimo. 1

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Nelle catacombe di Callisto si scopri dal De Rossi, che ivi si tenevano adunanze accademiche, e che a P. L. si tributava in alcune graffite, oltre ad altri titoli onorevoli, aucor quello di Pontefice Mas-

Quel che avanza a dire, pel fatto nostro, è dell'uso fatto dai vescovi di Roma del nome Pontefice. Giusta il De Rossi, il titolo di Pontifex Maximus non fu dai vescovi di Roma usato nei loro atti. In questi adoperarono sempre i titoli o di Episcopus, o di Papa. Ancor oggi che Roma cristiana ha abbandonato il sistema episcopale per il sistema papale, si osserva in qualche atto: Episcopus Leo XIII. Non badando alla contradizione, si vuole conservare il primissimo titolo dei caporettori del cattolicismo.

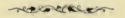
· Noi consentiamo col De Rossi, che i vescovi di Roma hanno preferito, nei loro atti, i nomi di Episcopus o di Papa, più vetusti nella religione cristiana; ma è mestieri pur consentire che il nome Pontefice, unito a quei due nomi, giovò ad accreditare e innalzare l'autorità chiesastica di Roma, e che il nome Pontefice si adoperò e si adopera nei libri di liturgia, di storia dei Papi, nei loro documenti epigrafici, nel descriverne la varia possanza, nel denominarne il Patrimonio o lo Stato. Il De Rossi, dopo la scoperta delle catacombe, che il nome di Pontefice Massimo erasi dato, per vilipendio al Papato, all'accademico Pomponio Leto, esagerò il punto storico sul titolo di Pontifex Maximus tributato ai Papi, quasi mostrando di credere che esso titolo sia rinato nel mondo cattolico con gli umanisti paganeggianti. La verità storica imparziale è, che il titolo di Pontifex Maximus, nato fra i cattolici alla fine del secolo IV, continuò a vivere in mezzo ad essi, ri-

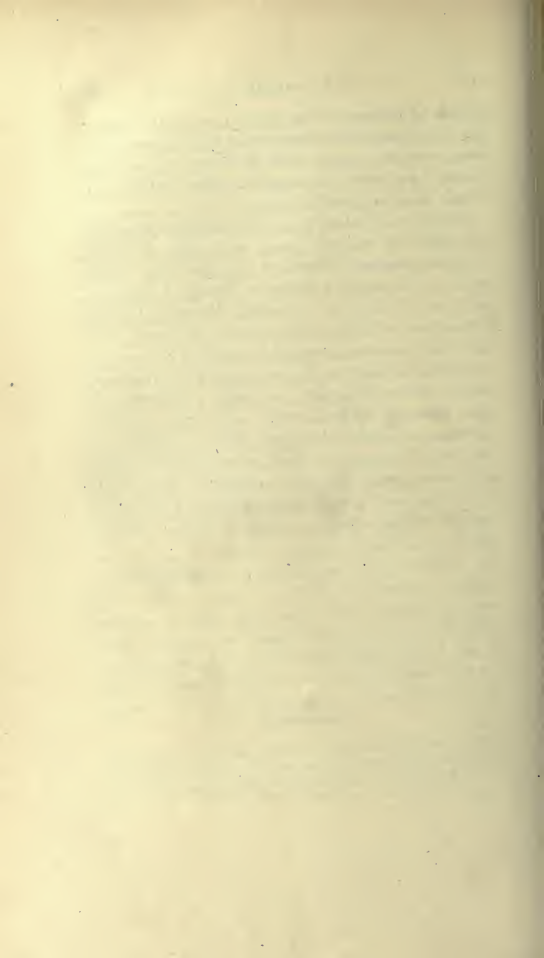
simo. Il fatto impressionò assai, e molti archeologi stranieri e nostrani lo studiarono. Fu a capo di tutti G. B. de Rossi. (Roma sott. crist. I, 38; III, 234; Inscrit. christ. II, 402; Bollett., an. 1890, 81-94).

spettato ed onorato; e che giovò non poco, da principio e nel medio evo, a riconoscere nel reggitore della chiesa romana non solo, come *Episcopus*, una sovrana autorità ispezionale, ma eziandio, come *Pontifex*, una sovrana autorità giurisdizionale.

E per conchiudere, tutti e tre i nomi di Episcopus di Pontifex e di Papa concorsero, con l'andare de' secoli, a rendere sconfinata la potestà del capo della chiesa cattolica. Coi secoli l' Episcopus diventò l' Episcopus episcoporum; il Pontifex, il Pontifex Maximus; il Papa, il Pater patrum. Tale è il fatto storico innegabile svoltosi sotto i tre nomi principali tributati al governatore in capo del cattolicismo. Oh, se il nome Papa ripigliasse il suo primitivo significato, così dolce e venerando, di padre spirituale de' figli, rinati nel Cristo, potrebbe esso nome ritornare nel sincero affetto e rispetto anche di liberi credenti e di liberi pensatori! Scemerebbe nel Papato quella potestà sconfinata e sbalorditoia, che nocque tanto alla religione cristiana, e che eccitò frequenti proteste risolute, o per limitarla, o per annullarla.

B. LABANCA.





# THE ORIENTAL CONCEPTION OF LAW

~30 OEL

On the last occasion that I had the honor of addressing the members of our Congress I took for my subject "the Oriental view of the Path". To-day I should like to draw attention to a Conception which we in the West have been accustomed to regard as peculiarly our own, namely, that of Law. Amongst ourselves, the reign of Law, alike in the natural and spiritual worlds, has become so familiar that we find it difficult to realise a time when the thought of things was otherwise. We have long since classified this idea as fixity of purpose between God and man, natural or revealed; and between man and man, national or international, constitutional or canon, public or private. Yet when we turn to the East it is often, is not always, a surprise to us to discover there, too, though to a far less extent, an anticipation of Order in the Constitution of the Kosmos.

## $A - \hat{A}RYAN.$

Beginning with our own Âryan ancestors we find in the literature of the Hindûs two expressions which serve as centres of religious and social order: Rita and D'arma. The former is found pre-eminently in the Rig-vêda, where it expresses first of all the settled movements of the heavenly bodies, then the order of nature founded by the gods, and lastly, the moral law which man must obey. It is the way, par excellence, the path which all should follow, be they stars or gods or men. Of Varuna, the most moral of all the Vêdic deities, it is said that he supported the sky in the seat of Rita (iv, 42, 4):

Aham apah apnivam uk'samânâh d'ârajam [divam sadanê Ritasja, Ritêna putrah Aditêh rita-'vâ uta tri-d'âtu [prat'ajat vi b'ûma.

And one Ri'si even speaks of the d'âma or law of Varuṇa and the d'âma of Rita in the same hymn (i, 123, 8. 9.):

Sa 'drisîh adja sa 'drisîh ita ûm iti svah dîrg'am [saćantê Varuṇasja d'âma,

Anavadjâh trimsatam jôganâni êkâ-êkâ kratum [pari janti sadjah.

Gânatî ahûh prat'amasja nâma sukrâ Kri'sṇat [agani'sṭa svitîćî,

Ritasja jôs'â na minâti d'âma ahah—ahah
[nih—kritam â—ćarantî.

Under the influence of Rita stand alike the elementars forces of nature and the higher powers of spiritual life. There is the Rita of the sea and the Rita of the soul. It is the point where heaven and earth meet, wherein they rest; for Rita and Order are one (\sqrt{a}r). At the time of the rise of the Brâhmaṇa-literature this world-principle becomes identified with jagña, sacrifice, in so far as, according to the ancient view, sacrifice is the manifestation of the creating and supporting Rita. The whole lore of the Brâhmans of this period centres in the thought of sacrifice.

The next step in the evolution of the idea is taken by India's great epic, the Mahâb'âratam. However they may differ in other respects the Satapat'a-Brâhmanam and the Mahâb'âratam both show a decidedly-encyclopaedic tendency, whilst at the same time there is an attempt, in each case, to bring the whole treasure of religious knowledge to a common centre. As Dahlmann well observes: 'As the world of this Brahmana moves round jagna, so our form's circle of ideas is borne by d'arma, Law'. We have here two phases of development; one outer and material, the other inner and formal. Instead of the purely-sacerdotal thought of duty and law D'arma appears as the ruling principle of human society, that which regulates all the relations of man both with the seen and the unseen; with the visible world by the legal restriction which regulate the relations of the individual with the individual and with the Community, and with the invisible by rites and religious ordinances. These two monuments of ancient Arvan literature thus form the mile-stones or boundary-lines of that epoch of strong

culture and social organisation which saw the rise of Buddhism and the development of Castes and âśramâs. D'arma expresses the rights and duties, the morals and customs of an Ârya. It is that which supports ( $\sqrt{d'ar}$ ), which binds men together into a society.

Subjectively it is Duty, objectively Law. Then we have D'arma and Ad'arma as the morally right and the morally wrong, and not infrequently D'arma is used to express that which adheres to things, their essential nature, whilst the derivative d'armyam denotes the unessentials.

As duty d'arma is classified as:

- a) âćâra, duty to oneself;
- β) vjavahâra, duty to society;
- γ) prâjaśćitta duty to the Âtman.

Perhaps the earliest mention of these three branches of duty is to be found in the 'Cândôgya-Upanis'ad (ii, 23, 1). In the Tâittirîja-Upanis'ad the Guru says (i, 11, 2): 'Speak the truth, practise d'arma, neglect it not'.

D'arma and Ad'arma as right and wrong we find in the Mâṇḍûkja-Kârikâ (ii, 25):

'For Manas-knowers he is Manas,
For knowers of Budd'i, Budd'i;
Spirit he is for the knowers of Soul,
D'arma and Ad'arma for him who knows!'

In the Bṛhadâraṇyaka-Upanis'ad we find it in the sense of Law (i, 4, 14). 'He (Brahma) was not yet evolved; then he created D'arma as something noblyformed. This is a ruler of the Ruler, is the Law. Therefore there is nothing higher than Law. Hence, too, the weak man sets his hope against the strong man upon the Law, as upon a King. And indeed, the nature of this Law is Truth (Satyam).

Accordingly, when one speaks the truth, it is said that one speaks rightly; and when a man speaks rightly it is said that he speaks the truth, for both are one and the same'.

But, as we said before, the Law-Book, nat' eşozip, is the Mahâb'âratam, which Goldstücker used rightly, to describe as 'the creation of various epochs and different minds'. There we read even the Vêdâ itself without D'arma cannot save a man (v, 43, 6):

Na cêd Vêdâ vinâ d'armain trâtuin saktâ vicaks'aṇa, At'a kasmât pralâpô 'yam brâhmaṇânâin sanâtanah.

The three worlds are said to have proceeded from D'arma, which is not only the basis of physical and moral order, but also the supporting principle of the universe. And just as the world of the Ris'is was based upon sacrifice, so the visible world was said to be upholden by D'arma.

D'armâl lôkâs trayas tâta pravrittâh saéarâéarâh (xii, 309, 6°.

D'âraṇâd d'armam ity âhur d'armêṇa vid'ritâh pragâh, Yah sjâd d'âraṇasaṃyuktah sa d'arma iti niśćayah. (viii, 69, 58).

In that part of the great epic known a the B'a-gavad Gîtâ the expression in used both subjectively and objectively. For instance:

'Let the Law be thy guide is action and thou wilt then do thy Duty'.

There can, I think be no doubt that a nation's view of Law is a Criterion of its culture. When from an exclusively sacerdotal period, in which the will of the priest is law, we pass to one in which social and economical considerations prevail, we may be quite sure that there has been a corresponding development in the conception of law. Now the Mahâb'âratam is the Concrete reflex of such an epoch. Whether it preceded or followed the so-called D'arma-śâstras it is by no means easy to determine, but there seem to be good grounds for believing that the oldest parts both of the great epic and of the Code known as Mânavam Śâstram B'rgu-prôktam belong to the fifth century B. C.

Unlike our Western law-books the Code of the Mânavas is a metrical version of traditions and customs which, by gradual consolidation; have assumed the form of Law. The root of all law (d'arma-mûlam) is stated to be (II, 6):

Vêdô 'k'ilah ; — 2. Śmriti ; — 3. Sîlam ; —
 Áćârah.

That is to say, all knowledge, whether spiritual a temporal, ethics and customs.

In the strict sense of the term Manús Śâstram is not a 'Code', for it cannot be said to be 'a systematic arrangement of precepts which existed as actual laws in force throughout one Country'. Most of its rules come under the head of Âćâra, 'traditional practice', which is said, both by Vêda and Smriti, to be paramô D'armah, highest law, supreme religion. All the observances of private morality and social economy are described as âćâra. By Vyavahâra all that we mean by jurisprudence is understood. The government of a State,

civil and criminal law, and the rules of judicature are all discussed. In the first six books we have presented to us a simple state of society in which the custom of the caste is law, and in the seventh we meet with a decidedly paternal form of government. It is the King who, by divine right, is not only to rule, but himself to administer justice (vii, 14 and viii, 23):

'For the use of the King the great Lord (Îśvara) created in the beginning his own son Justice, composed of particles of his own divine essence, to act as the protector of all creatures by wielding the rod of punishment.

Let the King, having seated himself on the judgment-seat, with his body suitably-attired and his mind at ease, and having offered homage to the gods who are guardians of the world, begin the trial of causes'.

So in India's Iliad the good King Yud'ist'i'ra is the embodiment of 'many-branched' and 'many-gated' Law (D'armasja mahatô bahuśâk'asya, bahudvârasya).

The evolution of the Aryan idea of Law would therefore seem to be:

a) the straight and settled path of the stars;

 $\beta$ ) the support of gods and men, the tie that binds;

 $\gamma$ ) that which has been laid down by the wisest and best of all ages;

(**धाम**,  $\vartheta \dot{\epsilon} u \iota \varsigma$ ,  $d \hat{o} m s$ ,  $d \hat{$ 

δ) that which determines and Controls.
 (νόμος, νέμεσις. √nam).

### B. — SEMITIC.

Passing on to the Semitic view of the subject we have first of all the thought of rights and obligations amongst the Hebrews, that 'race of the Law' (ammididugga), as the relationship existing between The man and his Maker. In the beautiful words of the first Psalm (i, 2,):

Ki im bt'ôrat' Jhôvâh k'ep'zô, ub Tôrât'ô jehgeh jômâm vâlâilâh.

« His delight is in the Law of the Lord; and in his Law doth he meditate day and night ».

And here we are at once struck by the fact, that not only are Hebrew and and Arabic and Arabic and different forms of the same Semitic word for Law, but that their conceptual evolution has been almost identical with the 'Aryan Arabic and UH. Tôr is in the first instance, a settled movement, arrangement, rank. In the first book of Chronicles (xvii. 19.) we read:

Vaţikt'an şôt' bênek'â Elôhim vaţdabêr al bêt' abḍk'â lmêrâk'ôk urît'ani ktôr hââdâm hama'alâh Jhôvâh Elôhîm.

'And this was yet too small a thing in thine eyes, O God! and thou hast spoken concerning thy servant's house for a distant time, and hast regarded me as though I belonged to the rank of a man of high degree, O Lord God!'

Then Tôrâh, like D'arma, is the bond between man and man, and man and God:

'Listen unto me my people; and, O my nation, give ear unto me: for a Law (Tôrâh') shall go forth from me, and my justice will I establish as a light of the people'.

'And whatsoever controversy may come to you from your brethren that dwell in their cities, between blood and blood, between law (מְּצָה) and precept (מִצְה), statutes and ordinances, ye shall truly warn them that they incur not guilt against the Lord, and so there come wrath over you and over your brethren: so must ye do, and ye will not incur guilt'.

2. Chron. XIX. 10.

Here the word מְצְוָה is peculiarly appropriate to express the legal relationship amongst kinsfolk, as the root is יוֹב ' to join, bind '. In Arabic, also, the words testator, בֹּוֹשׁה testament, will, covenant, come from מֹנְצֵבּׁׁג ' joined,' 'connected '. شُرِيعَة , on the other hand, is Law which holds together a spiritual brotherhood, such, for instance, as the Mystical Moslams known as Sû'fis.

And indeed throughout the whole world of Islam this is the supreme word, for 'law' to the Musalman means his whole religion, the entire revelation contained in the Kuran.

For the corpus juris we have the word which primarily means « knowledge, » « understanding, » and more especially an appreciation of the way in which one man should act toward another, according to the well-known definition mârifat ut nafsi ma lêha va ma alêha. All Muhammadans agree that there are four chief sources of this fik:

- a) the Kurân;
- $\beta$ ) Sunnat, the Conduct of the prophet;
- γ) unanimous opinion (iģmâ);
- $\delta$ ) Kijas, analogy.

Of these the two former are said to be aṣl-ùl-aṣl, the root of roos, and the two latter furû, branches. Hence the designation of the four sources as اصل وفرع root and branch, or uṣûl-ul-Fik' va furû-ul-Fik'.

## C. — TURANIAN.

As representative of the Turanian race let us take the Chinese, for in some respects they are the most interesting people of the East.

Their thought of Law is expressed by two characters 經 and 彝. The former is from radical 120, mi silk, and means in the first instance the threads of a web, the warp. In medical books it is applied to the veins and to the blood. It also signifies lines or paths. When joined to wê 'woof' King means the lines running North and South, whilst wê indicates those going East and West, so that the combination King-Wê is

equivalent to latitude and longitude. Then King expresses the lines of a book, especially an historical work, afterwards a Classic, and, lastly, Law. King lun meaning literally 'to arrange the threads of silk' is an expression now used for the principles of reason and justice; whilst King Kê to 'separate silk-threads' means the principles of government and moral instruction.

The second character contains two radicals, 119 (ni) meaning rice and 120 (mi) silk, and is used first of all of a vessel or tripod employed in an act of worship. The arrangement of grains of rice and of threads of silk seems to be the primary signification, then the thought is of an Order which cannot be changed—Law. Thus we have Pin I the moral Principle instilled by Heaven.

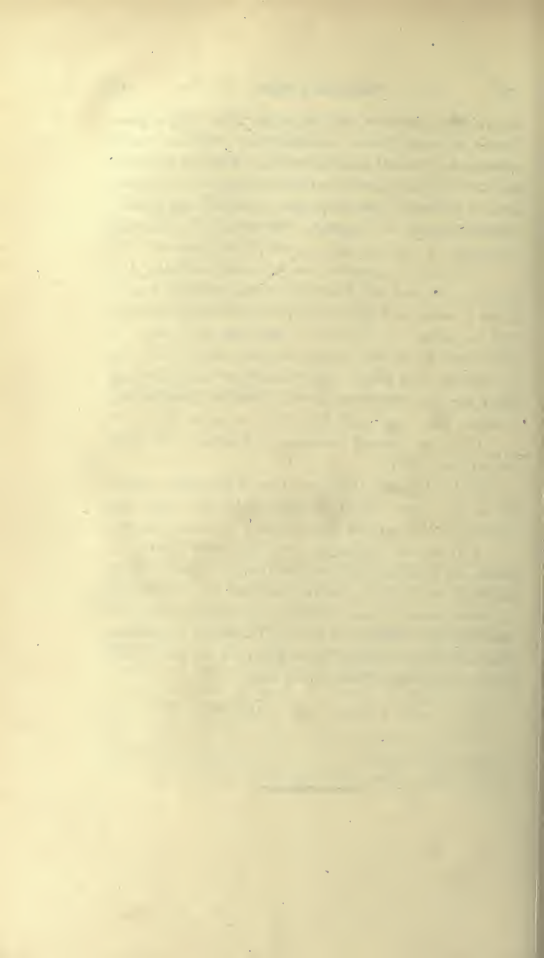
I lun the natural relations of husband and wife, parent and child.

To the Chinese, therefore, Law is the order observed in the outer world transferred to the inner and applied to the various institutions of human Society.

And so, in conclusion, we find that there is a Consensus of opinion in the East that, from that orderly sequence of events in nature, ascribed by the Âryans to many gods, by the Semites, for the most part, to One Supreme Being and by the Turanians to Heaven itself, arose that grand Conception of universal Law which makes the whole world Kin.

HERBERT BAYNES.





## NOTE SEMASIOLOGICHE

Spesso accade di vedere negata una etimologia per cagion del significato troppo diverso, ovvero, il che avviene più sovente, ed è cosa di gran lunga più grave, ad una medesima parola si assegna differente origine, sempre pel motivo indicato. Ora, che il significato sia di somma importanza come norma direttiva della comparazione, è cosa troppo chiara di per sè stessa. Ma bisogna pur convenire che il senso, se è un aiuto prezioso, una riprova e quasi malleveria di maggior certezza, di per sè non può esser preso come criterio assoluto. Ànzi non dubitiamo d'affermare che il signicato non rettamente inteso ha spesso tratto altri in errore: e appunto di tal pericolo e inconveniente intendiamo ora fare alcune brevi osservazioni.

Il glottologo può bene affermare o negare l'identità fonetica di due parole, giacchè per lui la guida sicura e costante devono essere i mutamenti dei suoni, senza i quali non vale comparazione alcuna; ma nessuno può stabilire leggi assolute alla libera associazione dei rapporti ideali, massime nella logica e nella

fantasia del popolo, onde i significati della parola tanto spesso e si notevolmente differiscono non pure da lingua a lingua, ma anche non di rado nella stessa favella. Difficilmente si trovano due parole di così perfetta corrispondenza fonetica e morfologica, quali sono θυμός e fūmus, sebbene di significato tanto diverso. Lo stesso dicasi di μάπρος 'cinghiale' = lat. caper 'becco, capro' (qui la differenza è tanto più notevole, in quanto riguarda un essere vivo, un individuo); 1 τέκνον 'figlio' (propr. 'generato, partorito': cf. έ-τεκ-ον) accanto a τέκτων 'artefice in legno, stipettaio, fabbro' lat. texo (per i vari significati della radice tek- cf. Mém. de la Soc. Ling. VIII 289). L'idea di 'mescolare' e 'cuocere' sta a base di κεράννυμι κέραμος dalla rad. kerkra-: cf. Prellwitz in néoana. I due significati ben diversi 'caduta, rovina; macchia, lordura' non hanno impedito altri (cf. BB. XIII 144) d'identificarli nel lat. lābes. Il gr. ἄπτω racchiude tanto il senso di 'annodare, appiccare', quanto quello di 'accendere': cf. cal. 'appiccicare' = appiccare, accendere. Nessuno, che noi sappiamo, ha trovato nulla da ridire, per ciò che riguarda il significato, sulla comparazione dello slavo noga 'piede' (gamba) = s. nakhá-s 'unghia' gr. övvš lat. unguis. Il De Saussure (Mém. de la Soc. Ling. VII 83), guidato soltanto dalle leggi dei soni, ha ravvicinato il got. tharf (a. a. ted. durfan ted. mod. dürfen) 'aver bisogno 'al gr. τέρπομαι s. trpnomi 'mi sazio', senza provare veruna difficoltà nei due significati, che quasi si contrariano a vicenda.

<sup>&#</sup>x27; Egli è vero per altro che in greco la forma piena è « porcoverro » (σῦς κάπρος): cf. Liddell e Scott Greek-english Lexicon. Anche in inglese wild boar (verro selvaggio) è « cinghiale ».

Tali esempi con mille altri, che facilmente si potrebbero addurre, dimostrano come il significato, per quanto non sia da tenere in non cale, abbia un' importanza secondaria nella glottologia. La diversità ideologica non è mai ragione assoluta per respingere senz' altro una etimologia, quando sia ben stabilita l' identità fonetica, in tutto lo svolgimento storico della parola, tra questa e quella lingua.

Soprattutto non bisogna lasciarsi traviare dal senso, allorchè questo varia nella stessa parola d'una medesima lingua. Non già che noi neghiamo che sotto un'apparente omofonia non si possano nascondere due diversi etimi (cf. οὐλος εἴρω); ma in tal caso le leggi fonetiche ci permettono quasi sempre di potere con sicurezza assegnare due o più origini alla forma, che per diversa alterazione sia riuscita ad una materiale (grafica) uguaglianza di suono.

A torto, secondo noi, il Prellwitz attribuisce a ἀωτος due etimologie differenti a fine di spiegare il doppio significato, che mostra la parola. Dal senso di 'vello, vellutato' facilmente si passa all'idea di cosa morbida, fine, delicata, ottima, bellissima, che è l'accezione che ἀωτος offre in Pindaro (anche in Omero? cf. Liddell e Scott). ¹ Così in italiano (cf. il Fanfani) una cosa di velluto significa 'cosa eccellente', e rażża velluta vale 'razza gentile'. L'agg. διερός, quale che ne sia il vero o primitivo significato ('liquido 'o 'ra-

<sup>&#</sup>x27; Quanto sia arbitrario, nel nostro caso, lo sdoppiamento della forma a causa del significato, si pare da questa semplice considerazione, che l'idea traslata di ἄωτος si presenta in un poeta, come Pindaro, il quale è noto con quanta libertà e ardire tratta i significati delle parole.

pido ': cf. l' om. διερφ ποδί), per noi è sempre la stessa parola, sebbene ordinariamente si derivi da una doppia radice, a fine di conciliare la discrepanza dei significati. Pure, fino a un certo segno, si capisce come altri possa separare διερός 'rapido' da διερός 'liquido' (come propone Wharton: 'swift' da δίεμαι; 'liquid' da διαίνω); ma troviamo al tutto inverosimile che per due significati tanto vicini, come geschwind, lebendig (cf. fr. vif, ital. vivo, che racchiudono anche l'idea della snellezza), quali dal Prellwitz sono attribuiti a διερός, questo, nel primo caso, appartenga a δίεμαι; nel secondo, al s. jīrá-s 'lebhaft'. A prima giunta sembra ben ragionevole d'assegnare una diversa etimologia a βομβύλη 'specie di pecchia' e a βομβύλη 'vaso dal collo stretto' (bombola); ma non può darsi che l'idea comune, che riunisce le due voci, sia il ronzio dell'insetto (cf. βόμβος) e il gorgogliare che l'acqua o altro liquido produce nel versarsi da un recipiente simile alla bombola? Per noi, i significati 'vomitare, ruttare; urlare' possono ben procedere da una medesima idea fondamentale, e però crediamo che ἐρεύγεσθαι e ἐρυγεῖν siano sostanzialmente la stessa parola. Nè sappiamo come si possa distinguere ἐρείδω 'anlehnen, unterstützen' da έρηρέδαται ' sie sind eingefügt' (Prell.); la qual ultima forma è stata ravvicinata alla radice red- 'reihen' (lat. ordo). Ora, almeno per ciò che riguarda l'om. ἐοηοέδαται (οὐδεῖ χαῖται ἐρηρέδαται Il. XXIII 283-84), il senso del contesto ci pare che non convenga al significato di 'reihen', nè di 'einfügen': le chiome (le criniere dei cavalli) non erano composte in bell'ordine, ma al contrario stavano abbassate al suolo (le meste giubbe al suol diffuse).

Il poetico δαίφοων è per noi un' unica parola tanto nel senso di 'bellicoso, d'animo guerriero', quanto in quello di 'prudente, intelligente'. Secondo la comune maniera d'intendere (cf. il Passow con altri lessicografi), il primo significato appartiene all'Iliade; il secondo all'Odissea. Se ciò è esatto, non vi sarebbe nulla di strano che la parola, usata in due momenti storici diversi, soprattutto come quelli che dividono i due poemi summentovati, mostri un significato un po' differente, anzi è naturale che col mutamento d'idee e di costumi, quali sono dipinti nell'Odissea, datqoor alterasse e quasi ingentilisse il suo primitivo senso guerresco: cf. il nostro bravo riferito si al coraggio e si all'intelligenza. Si noti poi che nel nostro caso si tratta d'un epiteto quasi ornativo, come tanti altri usati da Omero, nei quali l'accezione originaria facilmente s'attenua o si perde. Però crediamo che non ben s'apponga il Prellwitz (etym. Wört, d. gr. Sprache) nel trarre il significato di 'verständig' (che egli pone per primo) da δέδαε; quello di 'kriegerisch' da δαίω, δαί (ἐν δαί 'nella battaglia'). A nostro debole parere quest'ultima derivazione è la vera, sembrandoci ovvio che dall' idea speciale di 'valoroso, bravo in guerra' la parola abbia preso un significato più generico e spirituale. 1

<sup>&#</sup>x27;Non vediamo come la prima parte di δαΐτρων, che è manifestamente una forma locativa (esperto, assennato in guerra), possa derivarsi da δέ-δα-ε, che è da das- 'insegnare' (sapere), non solo perchè di questa radice manca una forma nominale nello stato indipendente (come da δαίω = δαΓιω 'accendero' si ha δα(Γ)-ι-ς 'tizzone, fiaccola'; quindi con facile traslato: 'battaglia', nella sola formola èν δαΐ, dal-l'originario significato di 'incendio di gnerra': cf. Il. XX 18 πόλεμος δέδηεν); ma anche per la stranezza ideologica del composto (assennato, perspicace in intelligenza?). Né anche ci pare da accettarsi la deriva-

Se γοργός significa anche 'impetuoso, vivo' (applicato soprattutto a cavalli), è traslato naturale dall'accezione 'terribile, feroce', giacchè l'impeto, la corsa sfrenata facilmente desta terrore o paurosa meraviglia: cf. l'ital. fiero, che rassomiglia di assai a γοργός nel doppio senso ricordato; come possiamo dire d'una cosa (in date circostanze speciali) ch' è terribilmente bella; che sono espressioni che si trovano anche in altre lingue: cf. fr. fièrement, ted. schrecklich = a dismisura, estremamente (schrecklich gross). Un caso assai analogo a γοργός, in quanto alla sua evoluzione ideologica, s'ha in δεινός del greco stesso. A torto dunque Wharton divide la parola in due articoli, dandone una doppia etimologia.

Il lat. modus 'melodia' non ha nulla che fare con μέλος, come pensa Havet (Mém. de la Soc. Ling. VI, 25–26), ma dall' idea di 'misura' si trae agevolmente il concetto d'armonia, non altrimenti che numerus è stato volto a senso musicale. Nè surdus (color) è metafora più ardita del nostro cupo, chiaro riferiti tanto alla voce quanto al colore, da far mestieri di ravvicinarlo a sordes (cf. BB. XIV, 112).

La comparazione del s. patú-s (da \*paltu- \*pltu-), a cui il lessico petropolitano attribuisce i significati 'scharf, heftig, stark, intensiv'; n. 'salz (pulverisirtes salz)', col gr.  $\pi\lambda\alpha\tau\dot{v}\varsigma$  nel senso di 'salmastro' (cf. Fick I 21) è davvero seducente, ma con tutto ciò forte dubitiamo che non si tratti d'altro che d'un solo e medesimo  $\pi\lambda\alpha\tau\dot{v}\varsigma$  nel suo significato ordinario: pel nesso ideologico di due idee tanto diverse vedi la spiegazione,

zione da \*dăvis 'forte, buono ' (dalla medesima radice di δύνασθαι): cf. BB. XVIII, 293 e Fick II<sup>4</sup> 150.

che ne dànno Pape e Passow nei loro dizionari (cf. anche Liddel e Scott).

Se in latino con l'idea di 'necessità, bisogno' (necessitas, necessitudo) si connette l'altra, apparentemente tanto lontana, di parentela, amicizia, con maggior verosimiglianza il rapporto d'affinità si potè associare con quello di cura (come oggetto del nostro pensiero, del nostro affetto), e però sotto un solo  $\iota\eta\delta o\varsigma$ , a differenza di Prellwitz, Wharton ed altri, noi comprendiamo i due sensi, che la parola ha in greco.

Dall' idea generale di 'freccia' (κηλον) si poterono facilmente svolgere i due significati di κηλον 'mazzacavallo, stallone' (che può intendersi come il fornito di verga, di freccia: cf. il doppio senso dell'italiano verga), e così l'etimologia del primo significato vale anche per l'altro (ma cf. Prellwitz sotto κηλον e κήλων).

Il s. jartú-s 'vulva; elefante' è stato paragonato col greco δέλτα (da \*δελτρα: cf. Lagercrantz Zur griech. Lautgeschichte 119) = αἰδοῖον γυναμεῖον, che noi invece identifichiamo con δέλτα dell' alfabeto, mediante una metafora simile a tante altre appellazioni delle pudende della donna (nel gergo italiano v' ha parecchi di simili traslati): cf. μύσχος τὸ ἀνδρεῖον καὶ γυναμεῖον μόρον (Esichio) = s. muṣkhú-: μῦς BB. XXI 325.

Wharton (Etyma lat.) assegna a stringo tre etimologie differenti secondo che vale 'stringere, serrare; strappare, togliere; rasentare, sfiorare'. Ognun vede quanto sia facile dall'idea di 'serrare, stringere' svolgersi l'altra di 'strappare, sfiorare'. I tela stringentia corpus di Virgilio sono i dardi, che sfiorano la pelle, cioè non la penetrano, ma la premono, la stringono (la feriscono leggermente); con folia, frondes stringere

s' indica l' atto dell' afferrare fortemente e quindi svellere, come ensem, ferrum stringere dice ad un tempo il trar di guaina e l'impugnare: cf. ital. stringere la spada, il coltello. Con minor ragione lo stesso glottologo inglese divide ruo in 4 articoli, cioè: 1. 'fall, rush'; 2. 'demolish'; 3. 'heap up'; 4. 'dig up'. Ma i due primi significati non presentano altra difficoltà che il passaggio dal senso intransitivo a quello transitivo, il che è la cosa più comune nelle lingue; anzi secondo alcuni glottologi ogni verbo in origine fu intransitivo: 1 cf. lat. peto, che nei corrispondenti del sanscrito e del greco vale 'volare; cadere'; non altrimenti che il nostro scendere si usa anche trans. - calare: scendi il bambino dalla sedia. Così Virgilio (En. I 83-85) adopera ruunt nella doppia accezione: 'sconvolgono; si precipitano'. Quanto agli altri due significati, Wh. li trae dai composti (obruo, eruo e simili), il cui diverso valore è da ascrivere alla forza del prefisso, come in mille altri casi, non già a differenza originaria del verbo semplice.

Il verbo ἐνἶπτω vale 'annunzio, proclamo (ἐνίπτων ἐλπίδας Pind. P. IV 201); biasimo, vitupero ', e secondo il diverso significato vien differenziato con una doppia etimologia (cf.Wh. Etyma graeca e Cu. Das Verbum I 234). Ma le due accezioni si possono ben conciliare nella stessa parola, non altrimenti che il nostro gridare dice ugualmente 'proclamare, bandire; garrire, rimproverare'. Si noti che nel senso di 'biasimare' il verbo è ordinariamente accompagnato da alcuni aggiunti, come χαλεποϊούν ὀνείδεοι, χαλεπῷ (κακῷ) μῦθῷ, αἰροχροῖς ἐπέεσοι,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Questa tesi è soprattutto sostenuta dal Bréal nel suo Essai de Sémantique.

alσχοως, il che prova che ἐνίπτω significa propriamente 'parlare, dire; gridare, annunziare', dalla rad. ϝεπ-(ἔπος) o seq- (cf. ἐννέπω), con la prep. ἐν, onde l'accezione originaria è sensibilmente modificata.

La metafora 'forma, figura' da filum 'filo' è altrettanto naturale, quanto quella di lineamenti figura (cfr. ital. tratti nel senso figurato), da non esser punto necessario di pensare alla rad. dheigh fingo (cf. BB. XVI, 202–214), donde deriva anche figura. Si badi poi che questo sostantivo, nel significato speciale di forma, figura, è accompagnato da alcuni aggettivi, come tenue, uberius (uberiore filo), crassum, par (esse pari filo Lucr.): cf. quanto si è detto relativamente a ἐriπτο.

Se cupio si deve separare dal s. kup- 'adirarsi' (BB. XVII, 320) la ragione è da cercare altrove che nel significato. Le idee di 'desiderio' e di 'sdegno' non sono forse espresse da una medesima parola greca, quale vuiós? L'accezione di cupio e di kúp-yā-mi non sono altro che svolgimento di un significato originario più lato e generale, indicante agitazione d'animo, la quale si potè applicare tanto allo stato irrequieto di chi fortemente brama, quanto alla commozione e al furore di chi è adirato.

Quale che sia il legame, che riunisce i vari significati di τέλος, questi non presentano maggiore incongruenza logica di tanti altri traslati, che si trovano in infinite parole presso tutte le lingue. Invece si propongono tre diverse etimologie, cioè s. τέλος 'schiera, truppa' - s. kúla-m (si noti il diverso tema del gr. e del sanscrito) 'branco, schiera; famiglia, lignaggio' (kulmi- 'mandria, gregge'); 2. τέλος 'tassa, tributo' irl. taile 'salario' (gr. τλῆναι); 3. τέλος 'scopo, fine', cor-

rispondente del s. caramá- 'l'ultimo' (gr. τηλε). Ora la parola ha un significato molto generico, quale 'compimento, fine, termine'; e s'applica a cosa svariatissime e in un senso assai indeterminato, come τέλος γάμοιο, νόστοιο, πολέμοιο (εΐως κε τέλος πολέμοιο κιχείω Π. ΙΙΙ 291); τέλος θανάτου (ἐξέφυγον θανάτου τέλος Arch.); nei quali casi è difficile una precisa traduzione di τέλος. Da questa idea vaga e lata di tal voce, simile a quella contenuta nel s. car- 'muoversi' (che per noi è la radice di τέλος in tutti i suoi significati) = πέλομαι ἔπλετο, dalla forma fondamentale gel- (cf. s. cal- affine di car-), accanto a τέλλω τελέθο (κέλομαι: cf. βου-κόλος), si poterono di leggieri svolgere i vari significati di τέλος, comecchè il loro intimo nesso non ci appaia ben palese e chiaro. 1 Del resto, a non tener conto degli altri usi di detta parola, come conciliare il senso di τὰ τέλα 'i magistrati' con le accezioni già notate? Eppure a nessuno è venuto in mente di suggerire una speciale derivazione adattata a quest'ultimo significato.

Ma dove i glottologi talvolta passano ogni giusta misura, si è quando attribuiscono arbitrariamente alle parole questo o quel significato, a cui poi riferiscono una non meno speciosa etimologia. Abbiamo già accennato come la ragione, onde altri ha creduto di dover staccare ἐρηρέδαται da ἐρείδω, è una pretesa differenza di significato, che secondo noi in nessuna maniera si può

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Occorre appena notare come il vero corrispondente di qel-(s. car- cal-) in gr. sia τελ- 'muoversi', onde ἀνα-τέλλω (τελ-λω = τελ-jω?) 'levarsi, spuntare' detto del sole, della luna (cf. ἀνα-τολή), non πελ-, il cui π deriverà da forme quali ἔ-πλεο (ἔπλευ) ἔπλετο περιπλόμενος αλ-πόλος (accanto a βου-κόλος) ἀμφι-πόλος. Per l'alternamento tra τ (avanti vocali dolci) e π cf. τι- e πο- del pron. interr.

giustificare. Un altro caso ancora più singolare è góvos (αῖματος) di Il. XVI, 162, spiegato per 'massa', e connesso col s. ghaná-s 'compatto, duro, denso'; sost. 'massa, mucchio' (Fick con altri), il perchè vien separato da φόνος 'uccisione, strage'. 1 Ora, in primo luogo, deve parer strano che in tutta la letteratura greca una parola tanto usata come qóros in un sol passo mostrasse un significato affatto speciale, cioè derivasse da origine diversa. Poi bisogna notare che nel nostro caso si parla d'un cervo ucciso, onde alla mente di leggeri e quasi di necessità s' offre l' idea di φόνος nel suo ordinario significato. I lupi vomitano i pezzi dell'animale, che hanno divorato, misti a sangue (letteralmente 'la sanguinosa strage'), che è imagine ben più viva e bella e, secondo noi, più vera, che non traducendo 'massa' (di sangue). Una illustrazione del passo omerico ci è data da Pindaro: μέλανι φόνω 'ραίνων πεδίον (cf. Pape). In altri termini, póvos è da intendere in senso concreto, come in Il. XXIV 610: 'esser steso sulla strage' (ἐν φόνω). In quanto al genitivo aquaros, che forse è stato la causa principale dell'anzidetta interpretazione, esso è in verità un po' irregolare, ma non certo più insolito e strano di tanti altri costrutti propri del linguaggio poetico.2 Da ultimo facciamo osservare che il Böhtlingk (Sanskrit Wört. in kürzerer Fassung) fa tutt'uno di ghaná- 'erschlagend, tödter 'e di 'compact, fest, hart; klumpen': nè a torto, secondo noi, giacchè dall'idea di 'battere, uccidere' (s. han- gr. θείνω ἔπεφνον) si può ben derivare

¹ Con questo nuovo significato attribuito a φόνος vengono confrontati gr. ἄ-φενος, lat. fenus, ted. mod. gan-z.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ardito è il costrutto, ma l'idea è pittoresca e bella, giacchè si vogliono indicare pezzi di carne ancora sanguinanti.

quella di densità, massa compatta. Anche da questo lato dunque la doppia etimologia di  $\phi \acute{o} vo \varsigma$ , secondo è stato notato, non ha ragion d'essere. <sup>1</sup>

## Francesco Scerbo.

<sup>1</sup> Queste note sono tratte da una nostra prefazione ad un lessico comparativo del greco e del latino, che abbiamo condotto molto innanzi; ma siccome non sappiamo se e quando il lavoro potrà venire mai alla luce, abbiamo voluto darne questo piccolo saggio, onde si veda il metodo che seguiamo sopra un punto assai importante della comparazione.

Postscriptum. — All' ultimo momento, quando queste pagine erano stampate, abbiamo avuto la fortuna di trovare al compimento dell' opera un valente collaboratore, giovane glottologo delle migliori speranze, il Dr. Ciardi-Duprè; il quale anche in questo volume dà chiara prova del suo ingegno e sapere. È da sperare dunque che l'Italia presto avrà un lessico comparativo delle due lingue classiche, condotto con intendimenti seriamente scientifici, secondo lo stato presente della glottologia, sebbene lo scopo ne sia modesto, cioè di semplice volgarizzamento, a fin di giovare alla coltura generale, senza pretese di novità.

F.S.

## SUL TRATTAMENTO DELLE LIQUIDE INDOGERMANICHE

## NELL' INDOIRANICO

E SPECIALMENTE NELL'ANTICO INDIANO

In qual modo le lingue arie, ossia indo-iraniche, svolgessero i suoni r, l ereditati dalla lingua primitiva indogermanica non è ancora ben dilucidato. Infatti, mentre le lingue indogermaniche d' Europa, coll' aggiunta dell' armeno, si accordano pienamente tra loro nel distinguere i casi di l da quelli di r (sicchè noi, al contrario dei glottologi meno recenti, facciamo risalire tale distinzione alla lingua madre), l'indiano e l'iranico confondóno le due liquide, in guisa che tanto ad un r quanto ad un l delle altre lingue, risponde in esse per lo più un r, ma non di rado anche un l, senza che appaia la ragione del diverso trattamento del fonema primitivo. Così, per ricordare qualche esempio, l'antico indiano ci presenta dei vocaboli come ra-s 'possesso' (lat. rē-s), trúy-as 'tre' (lat. trēs, gr. τρεξς ecc.), bháratí 'egli porta' (gr. φέρω lat. ferő got. baíran 'portare' ecc.) in cui r è originario; e dei vocaboli come rócate 'splende' (gr. λευκός 'bianco' lat. lūx luceo ecc.), arghá-s 'valore, pregio' (gr. άλφειν 'guadagnare'

lit. alga 'mercede') dove r invece risponde a un primitivo l. Viceversa ci offre esempi di l = idg. l, come lubhyati 'egli brama' (lat. lubet libet, got. liufs 'caro' ecc.) e  $k\bar{a}la$ — 'nero' (lat.  $c\bar{a}l\bar{u}g\bar{o}$  ecc.); ed esempi di l = idg. r, quali  $kl\bar{o}qa$ —s' grido' (lit.  $kra\tilde{u}kti$  'gracchiare') e  $lu\tilde{u}cati$  'svelle, strappa' (lat.  $runc\bar{o}$ ). E lo stesso avviene in certi linguaggi neo—iranici, p. es. nel moderno persiano, in cui si verificano i medesimi quattro casi dell' indiano:

- 1. r = idg. r, p. es. burdan 'portare' (gr.  $\varphi \acute{e} \varphi \omega$  ecc.), mard 'uomo' cioè 'mortale' (gr.  $\beta \varphi \sigma \acute{e} \acute{g}$  id.).
- 2. r = idg. l, p. es.  $\bar{a}ran$  'braccio' (gr.  $\dot{\omega}\lambda\dot{\epsilon}r\eta$  'gomito, braccio' lat. ulna ant. isl.  $\dot{o}ln$  'braccio' ecc.),  $r\bar{o}z$  'giorno' (lat.  $l\bar{u}x$  ecc.).
- 3. l = idg. l, p. es. lab 'labbro' (lat. labium ecc.), lištan 'leccare' (arm. lizum 'io lecco' gr.  $\lambda \epsilon i \chi \omega$  id. ecc.).
- 4. l = idg. r, p. es.  $kal\bar{a}\gamma kul\bar{a}\gamma$  'cornacchia' (gr.  $\kappa \delta \rho a\xi$  'corvo' lat.  $corvus corn\bar{\imath}x$ ).

Varie ipotesi sono state fatte per mettere in chiaro come realmente andò la cosa, ma finora nessuna, almeno nella forma in cui è stata presentata, ha potuto imporsi e trionfare sulle altre. Io che mi accingo a studiare tale questione dopo che se ne sono occupati i più valorosi e benemeriti illustratori della parola indogermanica, non m'aspetto d'essere più fortunato di loro, non presumo cioè di ottenere pei resultati delle mie indagini quell'assenso unanime degli studiosi che essi non hanno ottenuto. Sarò pago se potrò almeno dimostrare qual è la via buona per cui dovrà mettersi chi vorrà di nuovo tentare la soluzione del problema.

La disparità delle opinioni, in qualunque ordine di idee e di fatti, è indizio certo della mancanza di argomenti decisivi a favore dell'una piuttosto che dell'altra: e ciò tanto più è vero nelle questioni severamente scientifiche, in quanto che in esse non ci sono (o almeno non dovrebbero esserci) quelle passioni che in altri campi possono turbare l'imparzialità dei giudizì e la serenità delle discussioni. Nel caso nostro la mancanza d'argomenti decisivi è in gran parte imputabile alla scarsità dei materiali su cui siamo costretti a fondare le nostre ricerche. Tale scarsità appare manifesta specialmente nel campo iranico. Per ciò che riguarda l'indiano, senza dubbio vorremmo che fossero meglio studiati col criterio storico-comparativo i dialetti pracritici ' e gli idiomi viventi dell' India ariana, giacchè da una conoscenza più perfetta di essi trarremmo nuova luce per la cognizione del sanscrito, a quel modo che lo studio delle lingue romanze serve a illuminare e integrare quello del latino. Tuttavia qualche cosa in questo campo si è pur fatto, e d'altra parte il materiale che possediamo per lo studio diretto dell'antico indiano è così vasto, ed i sussidî di cui possiamo valerci sono così numerosi da farci sentir meno la mancanza di quelli che ci verrebbero dall'indagine dei dialetti seriori. Invece per ciò che spetta all'iranico ben altrimenti vanno le cose. Dei linguaggi di questo gruppo dell'età più antica due soli pervennero a nostra cognizione, cioè l'avestico e l'antico persiano, del quale poi non possediamo che scarsissimi documenti, cioè le iscrizioni degli Achemenidi. Sul paese nel quale ebbe origine

¹ Durante la stampa di questi «Atti» è uscita l'opera magistrale di R. Piscuel, Grammatik der Prakrit-Sprachen (= Grundr. d. indo-ar. Philol. u. Altert. I, 8; Strassburg, 1900) [Nota aggiunta sulle bozze].

l'Avesta, come sull' età a cui risale, molto si è disputato sin qui e si continuerà probabilmente a disputare, poichè le opinioni sono ancora discordi, sebbene il Geiger, ' a parer mio con buoni argomenti, abbia cercato di mettere in sodo che la patria di quel codice religioso è l'Iran orientale, e sia vana d'altra parte la speranza di poterla determinare con maggiore approssimazione. Ad ogni modo l'avestico non ci rappresenta che il parlare d'una regione, o al più di due regioni dell'antico Iran, se si ammette che la forma più arcaica di esso, quella in cui sono composte le Gatha risponda a una varietà locale. 2 Quanto all'antico persiano, dobbiamo ritenere che ci rappresenti il dialetto proprio della Perside, adoperato soltanto come linguaggio ufficiale nel resto dell'impero. Dalla tradizione classica sappiamo che le varie popolazioni iraniche parlavano idiomi i quali differivano pochissimo tra loro: p. es. Strabone (15, 2, 8) afferma che Medi, Persiani, Battriani e Sogdiani erano δμόγλωττοι παρά μικρόν. Ma in mancanza di dati precisi nulla possiamo dire intorno ai singoli dialetti. Quindi per ricostruire nel modo più completo che ci sia concesso la storia delle lingue iraniche bisogna ricorrere al sussidio dei dialetti viventi. Ma pur troppo, se si eccettua il persiano, che in grazia della sua ricca e attraente letteratura è stato largamente studiato, e di cui possediamo un lessico copiosissimo, gli idiomi neo-iranici sono ancora assai poco

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> In Abhandl. d. k. bayr. Akad. d. Wiss. (Philos.-Philol. Cl.) 1884. II, p. 315 sgg., ed ultimamente in Grd. d. iran. Philol. II, 387 sg.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Si è creduto per qualche tempo di potere assegnare cotesta varietà alla Sogdiana, come si attribuisce alla Battriana l'altro tipo dell'idioma avestico: ma si tratta di pure ipotesi.

conosciuti. Esistono bensì anche in questo campo dei lavori eccellenti di operosi e dotti iranisti, quali Justi, Hübschmann, Geiger, Salemann ed altri, che hanno portato preziosi contributi alla storia di questi linguaggi: ma dobbiamo aspettarei molto di più da ulteriori ricerche. Per queste ragioni io baserò il mio studio sui materiali indiani, e quando sarò giunto a formulare qualche conclusione, indagherò se e quanto sia applicabile anche alle lingue iraniche.

La tesi che io difendo non è nuova per verità, almeno nella sostanza, come non è nuovo, perchè già accennato da altri, ' l'argomento col quale cerco di provarla. Ma nondimeno ritengo non inutile lo svolgerlo, perchè non vedo che ciò sia stato fatto sin qui. Intanto credo opportuno di premettere una breve esposizione delle ipotesi colle quali si tentò di risolvere il problema in questione.

L'opinione che le due liquide primitive siansi confuse in una, cioè in r, nel periodo unitario indoiranico, e che soltanto più tardi, nelle singole lingue indipendentemente si sia svolto un nuovo l da r (= idg. r, l), sembra avvalorata dal fatto che nell'indiano il suono l, raro nei documenti più antichi, diventa mano a mano più frequente in quelli più moderni  $^{2}$  e che ai due an-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> E. W. Arnold nell'articolo « L in the Rigveda » in Festgruss an R. v. Roth (Stuttgart 1893) pag. 145-148.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Secondo i calcoli del Whitney (cfr. WACKERNAGEL, Allind. Gramm. I 215), nelle parti più recenti del RV. la frequenza di l sarebbe otto volte maggiore che nelle parti più antiche. Nell' Ath. V. poi essa sarebbe sette volte maggiore che in tutto il RV. considerato in complesso. E infine la frequenza di l nella letteratura vedica, in generale, starebbe a quella nella letteratura seriore (epica e classica) nel rapporto di 17 a 52. Si vegga del resto il già citato articolo dell' Arnold.

tichi dialetti iranici a noi noti esso è sconosciuto. 1 Tale opinione ha un deciso sostenitore nel Brugmann, il quale così si esprime: « Die uridg. r und l scheinen.... in urarischer Zeit in r zusammengefallen zu sein. Dieses r blieb im Altiranischen. Diesem ist l fremd; bei der Wiedergabe von fremdsprachlichen Namen, die l enthalten, tritt r dafür ein: apers. bābiru-š 'Babylon'. In den jüngeren iran. Sprachen ist l zwar vorhanden, es hat sich jedoch, nach Hübschmann, allenthalben secundär entwickelt, so dass von hier aus die Annahme von l für die uriran. Sprache keine Stütze hat (Pers. Stud. 262 ff.). Im Indischen hielt sich r in einem Teil des Sprachgebietes, während es anderwärts schon vorhistorisch zu l wurde. Das Nebeneinander von r und l in den ai. Literatursprachen—in den jüngeren ved. Texten begegnet l öfter als in den älteren und in der nachwedischen Literatur ist l wieder häufiger als in der vedischen, und es gibt wenige Wurzel mit l, die nicht auch mit r vorkämen — beruht wohl auf Dialektmischung, so dass es Zufall ist, wenn einem arm.-europ. l im Ar. l gegenübersteht » (Grundr. d. vergl. Gramm. I<sup>2</sup> 427). Conviene per altro notare che lo stesso Brugmann dichiara « notevoli » (beachtenswert) le ipotesi del Bartholomae e del Wackernagel di cui sto per parlare.

Il Bartholomae altresì crede alla confusione di l con r nel proto-indoiranico, ma suppone che in un

<sup>&#</sup>x27; L'avestico non presenta alcuna traccia di l. L'antico persiano possiede un segno speciale per il suono l, ma se ne serve soltanto in vocaboli d'origine straniera (Haldita-,  $Dub\bar{a}la$ -), come vedremo a suo luogo. Nei vocaboli prettamente arii, ed anche in alcuni stranieri (p. es. in  $B\bar{a}biru$ - $\bar{s}$  'Babilonia',  $Tigr\bar{a}$ - 'Tigri') l'originario l è reso per mezzo di r.

tempo posteriore al passaggio di l in r, quell'antichissimo idioma venisse ad acquistare un nuovo l per effetto dell' imprestito di voci straniere che contenevano quel suono. « In der arischen Grundsprache » così egli si esprime « sind r und l lautgesetzlich in r zusammengefallen. In Folge von Entlehnungen aus nichtarischen idg. Dialekten hat sich aber l bereits im Arischen neuerdings festgesetzt. Arisches r entspricht somit idg. r und l, arisches l idg. l. Das Indische hat r und l. Das arische r ist dialektisch zu l geworden. Indisches l steht also ar. r und ar. l gegenüber. » (Grundr. d. iran. Philol. I, 1 pag. 23). Questa ipotesi serve a spiegare quei casi in cui l è comune all'indiano e alla maggior parte dei dialetti neo-iranici: p. es. (è appunto il caso citato dal B.) dalla radice \* leijh- 'leccare' (gr. λείχω, lat. ling5, ant. irl. ligim ecc.) derivano le seguenti voci arie: ant. ind. lihanti 'essi leccano', pehl. neo-pers. listan 'leccare', curdo listin id. Orbene, secondo il B., queste voci risalirebbero ad antichissimi imprestiti da lingue non arie, laddove l'ant. ind. rihánti ci mostrerebbe la schietta forma aria conservatasi per caso accanto a lihanti.

Mi resta ora da accennare alle teorie del Fortunatov e del Wackernagel. In sostanza io mi trovo d'accordo con questi due glottologi, in quanto ammetto

¹ Non ho potuto consultare il volume del Darmshire «Relliquiae Philologicae or Essays in Comparative Philology, edited by R. S. Conway » nel quale si tratta la questione dell' indiano r, l. Se mi è lecito giudicare la teoria del D. dal riassunto che ne fa W. Streitberg in IF. Anz. VI, 172-3, dirò ch'essa mi pare troppo artificiosa e perciò poco probabile. Anche il Brugmann (Grundr. I, 428) dichiara di non esserne persuaso.

al pari di loro che in una parte del territorio indiano si mantenesse inalterato l'idg. l, ma non credo fondati gli argomenti sui quali essi credono di poter basare quell'opinione.

Il Fortunatov KZ. XXXVI, 1 sgg., distingue nell'indogermanico due varietà di l, che indica rispettivamente con 2, l. Quello che il Brugmann ed il Bartholomae dicono di l in genere, cioè il mutarsi in r, dovrebbe intendersi soltanto di  $\lambda$ . La confusione di  $\lambda$ . con r sarebbe avvenuta in tutto il dominio ario. L'idg. l al contrario sarebbe stato diversamente trattato nei diversi dialetti: nei linguaggi iranici e in quello su cui si fondano le parti più antiche del Rigveda esso avrebbe subito la sorte di  $\lambda$ , cioè sarebbe passato in r: nel sanscrito invece, e in parte nel vedico, avrebbe conservato il suo valore primitivo. Non mi tratterrò a ricercare quanto fondamento abbia la distinzione dei due l posta dal Fortunatov, bastandomi di far notare che essa non è giustificata da alcun dato di fatto: giacchè se è vero che da un lato abbiamo una serie di esempî in cui l'indiano risponde solo con r all'idg. l, e dall'altro un'altra serie in cui esso gli risponde tanto con r quanto con l, nulla ci vieta di ritenere che nel primo caso siano andate perdute le forme parallele con l, e che in tesi generale qualunque l indogermanico fosse suscettibile d'essere riffesso dall'indiano con r o con l a seconda dei varî dialetti. 1 Comunque sia di ciò, importa di osservare

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Prima del F. un altro glottologo, il Noreen (Abriss der urgeman. Lautlehre p. 2 e 104) distinse due varietà di l nell'indogermanico:  $l_4$  e  $l_2$ . Ma poichè egli dice che tutte le lingue, fuorchè l'indiano, hanno confuso in tutti i casi cotesti due fonemi e che poi finisce per confonderli anche l'indiano il quale li riproduce ambedue con r e con l

che ad ammettere la parziale conservazione del l nell'indiano, il Fortunatov è indotto dalla necessità di trovar posto per la legge che egli suppone d'aver dimostrato nel noto articolo in BB. vi. 215-220, e che può esser formulata così: nell'antico indiano il gruppo l+ dentale perde l, e la dentale passa nella cerebrale corrispondente. Questa teoria è stata accettata da non pochi glottologi, ma anche combattuta da molti, coi quali non esito a schierarmi anch'io. Un esame di tale questione sarebbe qui superfluo: mi basta di dichiarare che aderisco, in massima, agli argomenti del Wackernagel e del Bartholomae contro la legge del Fortunatov.

« scheinbar ohne feste Regel », in realtà non distingue nulla, e dalla sua ipotesi non si può trarre alcuna deduzione. Più giusta è l'osservazione del Meillet (Mém. d. l. Société de Linguistique VIII 299 sg.), il quale dice che nell'idg. si dovettero avere, come si ebbero in alcune lingue da esso derivate, due suoni di l determinati dal fonema che veniva di poi: cioè un suono cacuminale davanti consonante ed a, o, u, ed un suono dentale davanti e, i. I casi di l cacuminale sarebbero diventati più numerosi nelle lingue arie che in tutte le altre, in seguito alla mutazione di e in a da esso operata. Non possiamo tuttavia accettare la seguente conclusione del Meillet: dipendere dalla pronunzia cacuminale di l il suo passaggio in r, quindi essere normale l dinanzi ad i, e r in ogni altro caso e doversi spiegare analogicamente i casi in cui ciò non avviene. Basta infatti dare uno sguardo al materiale relativo per convincersi che tale conclusione è assolutamente ingiustificata.

¹ Aderiscono alla teoria del F. il Bechtel (Hauptprobleme d. indogerm. Lautlehre p. 382 sgg.), l' Uhilenbeck (Handboek der indische klankleer in vergelijking met die der indogermaansche stamtaal pp. 45 sgg., 73 sgg., 78 sg.), il Persson (KZ. XXXIII 288 sg., Stud. z. Lehre v. d. Wurzelerw. u. Wurzelvar. 35, 37, 54), il Windisch (KZ. XXVII 168) ed altri. La combattono specialmente lo Schmidt (Pluralbild. 179, Krit. d. Sonant. 1 sg.), il Bartholomae (IF. III 157 sgg.) e il Wackernagel (Ai. Gr. I 171). Il Brugmann (Grundr. I² 427) la considera come ormai demolita.

Il Wackernagel (Ai. Gr. I, 217) nota il fatto che già nei testi più antichi le forme con l appaiono parallele a quelle con r, e ne inferisce che accanto al dialetto fondamentale del RV, senza dubbio rotacistico, esistessero altri dialetti che serbavano la distinzione originaria delle due liquide, e che da essi le forme con l penetrassero, in misura sempre crescente, nella lingua letteraria. Ora a me sembra che la conclusione non sia logicamente dedotta. Invero la presenza di forme con l, evidentemente infiltrate da un altro dialetto, nei più antichi inni vedici, prova soltanto che nell'epoca in cui furono essi redatti, esistevano dei dialetti ai quali il suono l non era estraneo: ma che questo fosse il primitivo l conservatosi in quei dialetti, e non piuttosto un l svoltosi secondariamente da r = idg. r, l come piace al Brugmann, di per sè non risulta chiaro, ma bisogna dimostrarlo per altra via.

Per ottenere una prova del fatto asserito dal Wackernagel giova vedere in qual rapporto numerico stanno i casi in cui l'indiano risponde con l (oppure con l e con r insieme) all'europeo (idg.) l a quelli in cui il suo l risponde all'eur. (idg.) r. Se i primi, come ebbe già ad affermare l'Arnold (l. c.), prevalgono sui secondi, e se la sproporzione è così grande da non potersi imputare al caso, la questione può dirsi risoluta. Infatti se, stando le cose in questi termini, si volesse credere che tutte le voci indiane con l provenissero da dialetti in cui l si era svolto da r (-r, l), ne verrebbe la strana conseguenza che la fortuna d'essere accolte nella letteratura sarebbe toccata, non sapremmo in virtù di qual misteriosa legge di selezione, precisamente a quelle parole in cui l rispondeva a un l originario, e solo poche volte a quelle in cui

esso rispondeva a un r. Invece ammettendo da una parte un dialetto, o un gruppo di dialetti, che manteneva l'intatto, e dall'altra un altro che mutava r in l secondariamente, si spiega benissimo la prevalenza numerica dei casi di l · l su quelli di l · r. Siccome la ragionevolezza di queste deduzioni mi pare che non possa mettersi in dubbio, mi rimane soltanto da provare che sussiste il fatto su cui essi poggiano, cioè la sproporzione numerica di cui testè lio parlato. Ecco dunque senz' altro la lista degli esempî di l idg. l, seguita da quella degli esempî di l idg. r. Nel compilare questo doppio elenco mi sono giovato principalmente del materiale raccolto dal Wackernagel (Ai. Gr. I, 217 sgg.), ed ho procurato di arricchirlo più che mi è stato possibile col frutto delle mie letture, ma non mi lusingo d'esser riuscito completo.

A. Ind. l = idg. l.

alaka-s alaka-m 'ricciolo, capello ricciuto': gr. ωλένη 'braccio, gomito' lat. ulna ant. irl. u'len 'gomito' got. aleina 'braccio' ecc. Il significato fondamentale

'Nella citazione di molti vocaboli che occorreranno in questo lavoro dovrò scostarmi, per ragioni tipografiche, dal sistema di trascrizione comunemente usato. Ecco le principali divergenze. Nelle forme indogermaniche ricostruite indico con v l'u semivocale e col semplice k la palatale sorda; l sonante è distinto per mezzo del carattere tondo. Nell'indiano klpta è trascurata la notazione di l vocale. In alcuni vocaboli curdi e ossetici noto con un suono che le grammatiche di quei linguaggi sogliono rappresentare con i con un cerchio al di sotto. Nelle parole germaniche le spiranti dentali sono espresse per mezzo di  $\vartheta$  e  $\delta$ . Nel lituano lo 'Schleifton' quando cade sopra una delle lettere  $\bar{e}$   $\bar{e}$  y r l m non è segnato, ma la lettera su cui cade è scritta in carattere tondo anzichè in corsivo. Scrivo  $\bar{e}$  invece di e con un punto sopra. Nelle citazioni slave indico con  $a_n$   $e_n$  le vocali nasilizzate; il significato di  $\bar{e}$  è chiaro da sè.

della radice (\*ēlo-, \*ōle-) comune a tutti questi vocaboli è quello di 'piegarsi, esser curvo'. Cfr. Johansson Beitr. z. griech. Sprachkunde (Upsala 1891) pag. 106 sg. 141 sg. āla-vāla-m 'un solco praticato intorno alla base d'un albero per raccogliere le acque che servono ad innaffiarlo' è spiegato dal medesimo Johansson IF. III. 245 sgg. come un composto tautologico di cui la prima parte sarebbe formata dalla radice stessa di alaka-, ωλένη. La seconda parte conterrebbe la radice \*vel- che vedremo a base di parecchi vocaboli.

alīká— 'ripugnante, sgradevole, falso', alīká—m 'sgradevolezza, falsità': gr. ἄλλος lat. alius ant. irl. a'le got. aljis 'altro'. Per lo svolgimento del significato, si confronti anyáthā che vuol dire al tempo stesso 'altrimenti' e 'non rettamente'. (Uhlenbeck, Kurzgef. etym. Wb. d. altind. Spr. 15).

álpa- alpaká- 'piccolo, tenue, futile, raro': lit. alpnas 'debole' alpti 'perdere le forze'.

alí- $\underline{s}$  'scorpione, ape' alin- 'id.' alipar $\underline{n}$  'Tragia involucrata' (Linn.) (una pianta le cui foglie sono coperte di peli pungenti)  $[\dot{a}r\bar{a}$  'lesina'] : a. a. t.  $\bar{a}la$  'lesina'.

iláti 'egli va, lancia' īlayati 'mette in movimento' [irati 'va' īrte 'si muove']: ted. eilen (Wackernagel Ai. Gr. I, 219).

úlūka-s 'gufo, civetta' úlūka-yātu-ṣ 'un demone in forma di civetta': gr. ὑλάω 'grido, abbaio' ὑλακή ὑλαγμός ὕλαγμα 'latrato' ecc. lat. ulula 'uccello notturno' ululūre ant. irl. ulach 'grīdo' lit. ulú'ti 'gridare'.

 $<sup>^2</sup>$  Aggiungo entro parentesi quadra le voci identiche o affini in cui si ha il passaggio di l in r.

Trattandosi di voci onomatopeiche lo Schrader Sprachvergl. u. Urgesch. p. 194 suppone che ulucus ed úlūka-s si siano formati nelle due lingue indipendentemente. Ciò è possibile: ma la testimonianza di altre tre lingue rende più probabile l'altra ipotesi, che questo gruppo di vocaboli risalga al periodo indogermanico. Al medesimo gruppo appartengono: ululí- ulūlu- 'ululabilis, ululatus'.

ulkā ulkuṣt 'fenomeno igneo, meteora, incendio' ulkā-mukha-s 'una specie di spettro' (una apparizione luminosa?) [várcas- varcasá-m 'fuoco, luce, splendore']: lat. Volcanus ant. irl. Olcán ant. bret. Ulcagnus Ulcagni (cfr. Stokes Urk. Sprachsch. [= Fick Wb. II4] 55 sg.).

*úlba-m* 'la membrana che avvolge l'embrione; pellicola dell'uovo; cavità': lat. *vulva* (= \*volba). La radice è \*vel- 'piegare, esser flessibile, muoversi in giro' quindi 'avvolgere' (cfr. il sg. e *valati*).

úlmuka-m 'incendio' [urmí-ṣ 'onda']: cimbr. gwawl 'lume' a. a. t. wallan 'bollire' walm 'ribollimento, ondeggiamento' ant. sass. wallan 'bollire' ags. weallan id. wylm 'bollore, ondeggiamento' lit. vilnìs 'onda' ant. sl. vlŭna id. Il significato fondamentale è quello di 'movimento vorticoso' che si può applicare ugualmente bene a una fiamma e ad una massa liquida in ribollimento. La radice è sempre \*vel- 'piegare, piegarsi' quindi 'muoversi a vortice'.

kálate 'risuona' kállate 'emette un suono tenue' kala- 'tenue, sottile' (detto a proposito d'un suono) kalakala-s 'grido confuso, strepito' kākali-s 'un suono delicato' kākalí 'uno strumento dal suono delicato' uṣā-kala-s 'gallo' cioè 'il gridante all'aurora' ecc.: gr. καλέω 'chiamo' lat. calāre ant. irl. cailech 'gallo'

cimbr. ceiliog id. corn. chelioc id. a. a. t. halōn 'gridare' hellan 'risonare' m. a. t. hel 'sonoro' hal 'suono' hellen 'risonare' lett. kalu't 'ciarlare'.

kaláyati 'scorge, osserva' [cará-s cáraka-s 'esploratore']: lat. callēre callidus cimbr. call 'astuto' corn. cal id. <sup>2</sup>

kalaçá–s 'vaso, brocca': gr. κύλιξ 'bicchiere' lat. calix.

kalά 'particella': gr. κόλος 'mutilato, reciso' (Persson KZ. xxxні, 288 sg.).

kali-ṣ kalī kalikā 'germoglio,gemma': gr. κάλνξ id. kálpate 'è conforme, si adatta, giova' kalpáyati 'mette in ordine, forma, taglia' kalpa- 'conforme, appropriato, capace' kalpa(ka)-s' ordinamento, regola' kalpana-m' formazione, invenzione' ecc. Circa l'etimologia di questa numerosa serie di vocaboli i glottologi non sono concordi. Alcuni (p. es. Brugmann Grundr. I² 508, 589, 616, Fick Wb. I⁴ 34, 186, Wackernagel Ai. Gr. I, 35) B prendono come base il significato di 'esser conforme', 'dar forma', 'figura, immagine', e confrontano kalpo col ved. kṛpā (strum.) 'figura, parvenza', coll'av. kər²fš (gen. kəhrpō) 'corpo' hu-kər²pta- 'ben formato' xrapa'tī 'dispone', col gr. πρέπει 'conviene, è decoroso', e col lat. corpus. Se si accetta questa etimologia, bisogna cancellare kalpo da questo elenco e ri-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Il significato di 'luminoso, chiaro', che è proprio del moderno hell, è ignoto all'antico e al medio tedesco.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> La parentela delle voci latine e celtiche coll'ai. kalúyati è accennata, con un punto d'interrogazione, dallo Stokes presso Fick Wb. II<sup>4</sup> 73; la connessione di kalúyati con cara(ka)- viene supposta da me.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Viceversa a pag. 218 lo stesso W. cita  $kalp\acute{a}yati$  fra gli esempî di l=idg. l, riferendosi all' opinione del Kluge.

mandarlo fra gli esempî di  $l \rightarrow idg$ . r. Invece sta bene fra gli esempî di l idg. l se si dà la preferenza all' etimologia del Kluge (Etym. Wb. d. deutschen Spr.6 158) e del Persson (KZ, xxxIII 289 sg.), i quali, fondandosi su kalpáyati 'taglia' kalpana-m 'l'atto di tagliare', 1 pensano alla radice \*kelp- o meglio \*(s)kelp-2 che sta a base del germ. halba- 'mezzo' [got. halbs ant. isl. halfr ant. sass. half ags. healf a. a. t. halb]. 8 Alla stessa radice il Persson, seguito dall' Uhlenbeck Et. Wb. 48, riconduce il lat. scalpo sculpo, l'ant. isl. skjalf ags. scelfe scylfe 'scamnum, tabulatum', l'a. a. t. sceliva m. a. t. schelf 'siliqua, putamen' (quest'ultimo esempio manca presso l'Uhlenbeck) ed altre voci la cui connessione con queste non mi sembra sicura. Forse in kalpo si sono confuse delle forme di differente origine, e in ogni caso si dovrà concedere che la radice \*(s)kelp- vi abbia la sua parte. 4

- ¹ Il dizionario di Pietroburgo (II, 169) spiega questo significato come un fraintendimento di espressioni quale sarebbe khandaçah kalpay° 'ridurre in pezzi', ma è una spiegazione un po'artificiosa. Così il composto klpta-keça-nakha-çmaçru- che lo stesso dizionario traduce 'dessen Haupthaare, Nägel, und Bart in Ordnung d. i. beschnitten sind' (II, 167), si spiega assai meglio intendendo klpta- nel senso di 'tagliato'.
  - ² Sarebbe una forma ampliata, per mezzo del determinatore -p-, della radice \* (s)kel- che ricorre nel gr. σκάλλω 'zappo, vango 'σκαλίς 'vanga 'κελείς 'ascia 'κόλος 'reciso, mutilato 'ant. isl. skilja 'dividere, separare 'lit. skélti 'fendere 'ecc.
  - ³ Il significato di 'mezzo', che si ha soltanto nelle lingue germaniche (il vocabolo idg. che serviva ad esprimere questo concetto era \* sēmi-: ai. sāmi- 'mezzo' gr. ήμί-βιος lat. sēmi-vīvus a.a.t. sāmi-quek 'semivivo'), è una specificazione di quello generico di 'tagliato, diviso in parti'. Cfr. ai. dalati 'spezza' e 'dimezza', dala-m 'pezzo' e 'metà'.
  - <sup>4</sup> Le stesso Kluge Etym. Wb<sup>6</sup>. 171 accenna alla possibilità di connettere kalp- 'essere adatto, confacente a qualcosa 'col ted. helfen

kalya— 'sano, abile' kalya—m 'l'alba' kalyāṇa—'bello, grazioso, fausto': gr. καλός 'bello'.

kahlāra-m 'giglio bianco aquatico'. Il concetto fondamentale di questo vocabolo sarebbe, secondo l'Uh-LENBECK Et. Wb. 50, quello di 'bianchezza', e ciò permetterebbe il raffronto coll'ant. isl. hagl 'grandine' ags. hagol haegel id. a. a. t. hagel id., e forse anche col gr. μάχληξ 'pietra (bianca?), ghiaia, sabbia'[?].

kākala—m 'gioiello da portare al collo' kākalaka—s 'laringe, tiroidea': lit. kāklas 'collo'. È una formazione con raddoppiamento dalla radice \*qel—, da cui deriva il tema \*qolso— [alb. kaλ 'fusto, gambo' lat. collum got. (ant. isl., ant. sass., a. a. t.) hals 'collo' ags. heals id. ant. sl. klasŭ 'spiga'].

kāla(ka)— 'nero, azzurro scuro' kāliman— 'nerezza' kalana—s kalanka—s 'macchia, onta': gr. κελαινός 'nero, oscuro' κηλίς 'macchia, onta' lat. cālidus 'dalla fronte bianca' cioè 'macchiato di bianco, chiazzato' cālīgō¹ u. kaleḍuf calersu (acc. pl.) 'frontem albam habentes' ant. sl. kalŭ 'lordura'.

'giovare, aiutare' (got. hilpan ant. isl. hjalpa ags. helpan ecc.) e col lit. szelpti 'aiutare, promuovere' paszalpà 'aiuto'. Siccome le forme germaniche da un lato e quelle lituane dell'altro risalgono a due distinte varietà radicali (\* qelb [oppure \* kelb-] e \* kelp-), si avrebbe nell'ind. kalp- una terza varietà (\* qelp-). L'idea di connettere tra loro tutti questi vocaboli era stata già espressa dallo Schleicher (Beitr. z. vergl. Sprachforsch. I 110 sg.). L'Ascoli (Lezioni di fonol. compar. p. 54 n.) propone di ricondurre qui anche l'ai. çilpa-m 'arte, abilità', che ci dà la medesima forma radicale delle voci lituane sopra citate.

<sup>1</sup> Forse anche columba (=\*kolon-bhā) 'quella dall'oscuro aspetto' secondo una bella ipotesi del Prellwitz BB. XXII 102, giustificata dal raffronto col gr. πέλεια (:πέλειος : πελιός [Hes.] 'grigio') e col got.  $d\bar{u}b\bar{o}$  ags. dufe a. a. t.  $t\bar{u}ba$  (:gr. τυφλός 'oscuro' quindi 'cieco' ant. irl. dub 'nero'  $du^ibe$  'nerezza').

kālá-s 'tempo'. È connesso con kalá 'particella' (v. sopra), e significa propriamente 'divisione, sezione' e in particolare 'divisione del tempo' (ora, stagione, èra): quindi 'tempo, epoca, momento' nella più larga accezione.

kīla(ka)-s kīlakā 'legno, cavicchio' khála-s palo': gr. μαλον μηλον 'legno, asta di legno' (?) Per la gradazione apofonica efr. gr. (σ)μῖμρός 'piccolo': a. a. t. smāhi 'meschino'.

kúla-m 'sciame, tribù, famiglia; abitazione d'una famiglia 'kuláyam 'nido, giaciglio, abitazione, patria': gr. τέλος 'schiera' dor. ἀ-πέλλα radunanza' πτελέον τὸ συλλεγέσθαι (Hes.) 'adunarsi' ant. irl. cland 'tribù, progenie' cimbr. plant 'liberi, parvuli' lit. kiltìs 'stirpe' ant. sl. čeljadī 'famiglia'. A questo stipite appartiene probabilmente il lat. populus (Hoffman BB. xviii 153)—il quale dovendo risalire a \*quo-quelo-s o piuttosto a \*quo-quelo-s sarebbe d'origine dialettale come bōs, lupus e simili— e forse anche concilium (— \*con-coliom — \*con-queliom, Fröhde BB. xviii 317), ma non (come vorrebbe il Fick BB. xviii 134) il gr. πόλις 'città, comunità dei cittadini', che io, attenendomi alla più comune opinione, riconnetto coll' ai. puram purī púr-'luogo munito, città'.

kulīkāya-s 'animale aquatico' kulīkā 'una specie d'uccello': ru. kulīkā 'beccaccia' p. ru. kulyk 'albastrella' pol. kulik 'gabbiano' lett. kulens 'chiurlo' (Berneker IF. viii 286).

áti-kulva-  $(-k\bar{u}lva-)$  'affatto calvo': lat. calvus osco Halaviis 'Calvius'. Probabilmente sono derivati dalla medesima radice \*q(h)el- anche i seguenti: khalat $\ell-kalvata-$  'calvo' khalatya-m khalitya-m 'calvizie' khila-s khilya-s 'paese deserto'.

kokilá-s 'cuculo': gr. κανκαλίας · ὄρνις ποιός (Hes.), lit. kaukalē nome d'un uccello. Sulle difficoltà che offre il lat. cuculus è da vedere quel che dice G. v. Sabler KZ. xxxi 274 sg.

 $kol\acute{a}$ -s 'cinghiale': lit.  $kia\~{u}l\={e}$  'porco' e probabilmente anche a. a. t.  $g\={u}l$  'cinghiale, animale maschio' (Berneker IF. x 159).

klandati 'grida, ruggisce' klandá— 'rumoroso' [krándati 'grida, ruggisce' kránda—s krandana—m krándas— 'grido']: gr. μέλαδος 'rumore, grido' μελαδέω 'strepito, grido' ecc. (È probabile che \*qle—n—d e \*qele—d—non siano altro che ampliamenti della radice qel— che vedemmo in kálate 'risuona' ecc.).

klāmati klāmyati 'illanguidisce, si stanca' klama—s klānti—ṣ 'stanchezza, spossamento' klamin— 'spossante' [grāmyati 'si stanca' grāma—s 'spossamento' ecc.; per lo scambio fra la velare e la palatale cfr. Brugmann Grundr. I² 545 sgg. Wackernagel Ai. Gr. I 228 sg.]: gr. κλαμαρός 'languido, debole' ant. irl. clam 'lebbroso' cimbr. (corn., m. bret.) claf 'malato' n. bret. klanv id. (Stokes in Fick Wb. II⁴ 100).

kliçnāti kliçyati 'tormenta, affligge' kleça-s 'tormento, dolore': lit. kliszē 'branca di gambero' ant. sl. klēšta 'tanaglia'.

kl'oman- 'il polmone destro': gr. πλένμων 'polmone'.

khála-s 'capanna, aia': arm. kal 'aia'.

gala-s 'gola' galaka-s 'gola, collo' gala-dvāra-m 'bocca, muso': lat. gula ags. ceolu ceolor 'gola' a. a. t. kela id.

galati 'cade giù, gronda' gālayati 'rende liquido' galana— 'gocciolante' gālana—m 'efflusso' galda—s

145

gáldá gálda [- gālana-m. Nir. 6.24] id. jalá-m 'acqua': ant. isl. kelta 'fonte' ags. collen 'gonfio' a. a. t. quellan 'sgorgare'.1

pra-gálbhate 'è risoluto' pra-galbhá-s 'animoso': ags. gielp 'tracotanza' a. a. t. gelph id. (Uhlenbeck Et. Wb. 79).

gula-s 'glans penis' gulī gulikā 'globo, palla': arm. kalin 'ghianda' gr. βάλανος id. lat. glans ant. isl. kula 'palla, tumore' lit. gèle 'ghianda' pruss. gile id. ant. sl. żelaadi id. (Cfr. Johansson IF. 11. 42 sg.). Secondo lo Zubaty (Arch. f. sl. Phil. xiv. 423 sg.), il quale ricorda altri esempi slavi di questa famiglia, rientrano, qui anche le voci indiane seguenti: gilāyu-s 'grave enfiagione alle fauci' gúlma-s 'enfiagione al basso ventre'.

gulphá-s 'noce del piede': ant. isl. kalfe 'polpaccio'. Una gradazione di significato non dissimile si scorge confrontando l'ai. jánghā 'stinco' coll'av. zanga 'nocca' (Uhlenbeck Et. Wb. 81).

gola-s 'palla, disco, cerchio' golaka-s golā 'palla; recipiente di forma sferica': gr. yavlóg 'secchia; nave mercantile' ant. isl kjóll 'nave' ags. céol 'una lunga nave' a. a. t. kiol 'nave' (ted. Kiel 'nave', da non confondere con Kiel 'chiglia' il quale va coll'ant. isl. kiölr id.: cfr. Kluge Et. Wb. 6 205).

glahate 'giuoca ai dadi' glaha-s 'giocatore; giuoco; dado; premio': gr. παλαγή 'sorte' (Hes.; Nic. Th.

<sup>1</sup> Il Brugmann Grundr. Iº 590 riconduce qui anche il gr. βάλλω che io invece, per ragione di βέλος βέλεμνον 'dardo 'βελόνη 'ago 'coi quali è connesso, ricollego al lat. volnus a. a. t. quelan 'aver dolore' lit. gélti 'bucare, dolere ' gēlà 'dolore ' gelonis 'pungiglione ' ant, sl. zali 'dolore'.

448) πεπάλαχθε (H 171; Ap. Rh. 1, 358) e πεπάλαχθαι (ι 331) da παλαχ — \*φαλαχ —. Così il Lagercrantz (Zur griech. Lautgesch. [Upsala 1898] p. 68) il quale nega la parentela di glah° coll'ags. plegean 'sich schnell fortbewegen, spielen', ammessa dal Fick, Wb. I⁴ 39. 412 e dal Bechtel, Hauptpr. 343 m., perchè ritiene, collo Zupitza, Germ. Gutt. 25. impossibile l'uguaglianza: ai. g = germ. p. — Del resto un l originario si avrebbe anche nell'ipotesi del Fick e del Bechtel.

glāti glāyati 'prova ripugnanza; perde le forze, si consuma 'glāni-s 'dispiacere; spossamento 'glānya-m 'perdita di forze, illanguidimento 'glapana-m 'sottrazione di forze ': cimbr. blin 'fatigatus, lassus, defessus '(Stokes BB. xvii. 142). Alla stessa radice facilmente si riconduce l'a. a. t. chlaga 'grido, lamento', come pensa lo Hirt (P. Br. B. xxiii 307), nè è impossibile la parentela, ammessa dallo stesso, col gr.  $\beta \dot{a}\lambda \lambda \omega$  lit.  $g\acute{e}lti$  ant. sl.  $\dot{z}ali$ . In questa ipotesi l'ai. glāti (idg.  $^*g^ul\bar{e}$ -ti) starebbe al lit.  $g\acute{e}lti$  (idg.  $g^uel$ -) nel medesimo rapporto di  $y\ddot{a}ti$  'egli va':  $\acute{e}ti$ , ossia mostrerebbe la radice debole ampliata con  $-\bar{e}$ - (= celt.  $\bar{\imath}$ , germ. occ.  $\bar{a}$ ).

glāu—s 'globo, escrescenza': gr.  $\gamma\lambda ov\tau \delta s$  'natiche' lat. gluere a. a. t.  $kl\bar{o}z$  'massa, palla'.

calati 'si muove, oscilla, ecc.' cala(na)— 'mobile' cala—s calana—m 'oscillazione' cāla—s cālana—m 'scotimento, tremito ecc.' [cárati 'si muove, ecc.' cará— 'mobile' cáraṇa—s 'movimento, maniera di diportarsi' ecc.]: gr. πέλομαι 'versor' πόλος 'asse' lat. colere colus in-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Molti editori d'Omero adottano la lezione πεπάλασθε, -σθα! offerta da alcuni codici; veggasi l'apparato critico presso il Lager-CRANTZ p. 67.

quilīnus ant. isl. huel 'ruota' ant. sl. kolo id.— Come causativo di calati io considero kālayati 'spinge' cioè 'fa muovere', che il Brugmann Grd. I² 572 riconnette invece col gr. κέλλω 'spingo' κέλης 'corsiero' e col lat. celer.

calá-s 'ghiandaia' pruss. colwarnis 'una specie di cornacchia' (Berneker IF. viii 285 sg.).

cillī [cīri] 'grillo': gr. κίλλος τέττιξ (Hes.) 'ci-cala' (? Uhlenbeck Et. Wb. 92).

chala(na)-m 'inganno, astuzia' chalayati 'inganna' chalaka- 'ingannata': gr. σκολιός 'curvo, torto; sleale, malvagio' lat. scelus a. a. t. scelah 'torto, obliquo' (G. Meyer Gr. Gr. 333, Prellwitz Et. Wb. 290, Hirt BB. xxiv 251).

challi-ș challī 'scorza, pelle': a. a. t. scala 'guscio' ru. skala 'scorza' skalina 'scorza di betulla staccata dall'albero' (altre parole slave affini a queste si possono vedere presso il Miklosich Et. Wb. 298).

jválati 'arde, splende' jvalayati jvālayati 'accende, illumina' jvala-s jvāla-s jvālā 'fiamma, lume' ecc. [jvarati 'è caldo, ha febbre' jvara-s 'ardore, febbre' jūrņī-ș 'vampa' jūrti-ș 'febbre']: ant. irl. gúal 'carbone' ant. isl. kol id. ags. col id. a. a. t. kolo id.

tala-m 'suolo, pianura, superficie, ecc.': arm. teài 'luogo' lat. tellus ant. irl. talam 'terra' ant. isl. vilja 'banco dei rematori' ags. vel 'asse' a. a. t. dili dilla 'asse, pavimento' lit. tèles 'le assicelle che stanno nel fondo d'una barca' pà-talas 'armatura d'un letto' pruss. talus 'pavimento' lett. tilát tilinát 'allargare, spianare' ant. sl. tělo 'suolo'.

tāla-s 'palma vinifera' tāla-m 'frutto della p. v.'
. tālā 'una specie d'albero' talāgā id.: lat. talea ant. sl.

talŭ 'ramo vivente' ru. tal 'salix arenaria' (dial.). Cfr. Kozlowskij Arch. f. slav. Phil. xi 389. 1 Qui possono rientrare anche taluna— 'giovane' cioè 'fiorente' e tallī 'giovane donna.'

tálpa-s talpa-m tálpā 'giaciglio, letto:' lit. tilpti 'avere spazio' talpà 'luogo per ricoverare persone o cose.' Cfr. l'analoga gradazione di significato nell'ant. isl. rúm 'spazio, sedile, letto' (UHLENBECK Et. Wb. 110).

tulayati tolayati 'solleva, sostiene' tulana—m 'sollevamento', tulá 'bilancia', ecc.: gr. τλῆναι 'sostenere', τάλαντον 'bilancia; peso', ecc., lat. tollō (te)tulī ant. irl. taˈle 'solarium', got. θulan 'sopportare', ags. θolian id. a. t. dolēn, id.

dalati 'scoppia, si rompe; dimezza', dala-m 'frammento, sezione; metà': lit. dalìs 'parte' daly'ti 'spartire', ant. pruss. dellieis 'parti' ant. sl. dola 'parte' [dárti dṛṇāti 'rompe', daraṇa-m 'scoppio' ecc., possono risalire a una radice con r: gr.  $\delta \dot{\epsilon} \rho \omega$  'scortico' cimbr. corn. darn 'frammento, parte', got. ga-taíran 'strappare', ecc.].

dolayati 'vibrare, fare oscillare, brandire' dulā 'la vacillante': ags. tealt 'vacillante' tealtrian 'vacillare', basso ted. taltern 'die flatternden Fetzen am Kleide' lit. delsti dulinēti 'andare a zonzo'. (Fick, Wb. I' 69, 456).

<sup>&#</sup>x27; Il gr. θάλλω 'fiorisco' (θαλλός 'ramoscello, germoglio' θαλερός 'fiorente' ecc.) non rientra qui, ma si connette coll'alb. dal' 'spunto, vengo fuori, germoglio' (G. Meyer, Et. Wb. 60, Brugmann, Grdr.  $I^2$ , 365) e forse anche coll'ant. irl.  $de^i l$  'bacchetta, mazza' e coll'a. a. t. tola 'raspo d'uva' toldo 'chioma o corona d'albero' (Stokes presso Fick, Wb. II 149 sg., Kluge, Et.  $Wb^6$ . 80).

dhāli-ṣ dhālī 'polvere, polline' dhālayati 'impolvera' dhālikā 'nebbia' ecc.: lat. fālīgā ant. irl. dā'l 'elemento' lit. dālis dālys 'profinmi' dūlkēs 'polveri', dūlkinti 'impolverare', dulkēti 'puzzare'.

paláva-s 'gusei, pula': lat. palea, lit. pelaī (pl.) ant. pruss. pelwo, lett. pelus, ant. sl. plēva 'pula'. Appartengono al medesimo stipite: palá-s 'paglia', pálā-la-s, palālī 'stelo, paglia', palāçú-m 'petalo, foglia, fronda' (palāça-s 'Butea frondosa'), pallava-s, -m 'germoglio, ramoscello'.

palitá- (f. páliknī) 'grigio': gr. πελιός πέλειος 'grigio', πολιός 'grigio, bianchiccio', lat. pallidus a. a. t. falo 'fulvo', lit. palvas 'gialliccio', pálszas 'fulvo', pelē 'topo', pílkas 'grigio', ant. sl. pelesň 'grigio', plavň 'bianchiccio'. — Rientra in questa serie l'ai. palas-tí-'altersgrau' (Brugmann Grundr. II, 289)?

palya-m 'sacco per biade' palla-s pallikā 'recipiente per biade': πέλλα 'vaso per mungere', lat. pelvis, ant. sl. polŭ 'secchio per attingere'. Probabilmente anche pālavī 'vaso' appartiene a questa famiglia, e non ha forse torto il Fick, Wb. I<sup>4</sup>, 83, a pensare che questa abbia per base la radice \*pel- 'riempire'.

palvala-m 'palude': gr. πηλός 'argilla, feccia di vino', lat.  $pal\bar{u}s$ . Il Lagercrantz, op. cit., 65, riconduce qui anche il gr. πέλανος 'fluido denso, grosso' e il lit.  $plón\bar{e}$  'focaccia'.

pulaka-s 'un insetto nocivo': lat. pūlex.

pulaka-s 'l'arricciarsi dei peli' pulas-ti-ş 'capello' pulas-ti- 'avente capelli lisci': 'gr. πύλιγγες 'ric-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Il Persson BB. XIX 260 propone un' altra etimologia che mi sembra meno felice. Egli considera pulas-ti- 'schlichtes Haupthaar Actes du XII<sup>me</sup> Congrès des Orientalistes. - Tome III - (2<sup>me</sup> Partie)

cioli' (Wackernagel, Ai. Gr., I, 218) ant. irl. ul 'barba' (nel composto ul-fota' che ha lunga barba') ulcha id. ulchach 'barbuto' (cfr. Stokes Urkelt. Sprachsch. [= Fick Wb. II<sup>4</sup>] 55).

pulu- 'molto' (in pulu-káma- 'molto avido' pulv-adhá- 'molto malvagio' e simili) vi-pula- 'ampio, considerevole, numeroso' puláti pólati poláyati 'è grande' polá- 'moltitudine' [purú- 'molto']: arm. yolov 'molto' gr. πολύς id. lat. plūs ant. irl. il 'molto' got. filu ags. feolu a. a. t. filu id.

kaça-plaká-s. Se è giusta, come sembra, l'interpetrazione del Grassmann (Wb. z. Rigv. s. v.) 'die Hinterbacke, als die von der Peitsche [káça-s oppure káçā] geschlagene', abbiamo in plaka- un derivato della radice \*plāk- (\*plāg-) 'battere, percuotere': gr. πλάξω πλήσσω 'batto' lat. plangō plāga got. faíflōkun 'ἐκόπτοντο' a. a. t. fluoh 'maledizione' lit. plākti 'battere' ant. sl. plača, 'piango, lamento'.

plávati 'nuota, si bagna, naviga' plavá- 'nuotante' plavá-s 'barchetta' pluti-ș 'flusso' ecc. [právate 'scorre' pruṣṇóti 'bagna' ecc.]: arm. luanam 'lavo' gr.  $\pi\lambda\dot{\epsilon}\omega$  'navigo' lat. pluit a. a. t. flouwen flewen 'bagnare' lit. plóti 'bagnare' ant. sl. plova, 'navigo'.

plihan- plīhān- plīhā 'milza': gr. σπλήν lat. lien ant. irl. selg m. brit. felch lit. blużnē blużnìs pruss. blusne ant. sl. slezena 'milza'.

 $pl\acute{u}$ și–ș nome d'un insett : arm. lu 'pulce' alb. pl'et id.

tragend' e lo connette collo sved. (dial.) flein 'kahl, bloss, nackt' flen-skallig 'kahlköpfig' ecc., col lit. ply'nas 'eben, frei, kahl' (dicesi d'un campo piano e spogliato d'alberi) ply'në pleīnē 'wüste, unfruchtbare ebene, heide' plikas 'kahl', e coll'ant. sl. plēsī 'calvitium'.

phálati 'scoppia' phullati 'sboccia' phulla— utphulla— 'sbocciato' ' phála—m' vomere; punta di freccia'
phalaka—m' asse, tavola (cioè 'un segmento di legno');
scudo' [in quest' ultimo significato anche phara—m];
'punta di freccia' phāla—s' vomere, pala' ecc. derivano
tutti dalla radice \*(s)phel—' fendere, spaccare, ferire, tagliare', che si ha p. es. in gr. σφέλας 'sgabello' (in
quanto formato di assi di legno) brit. faut' fessura' got.
spilda 'tavoletta per scrivere' ant. isl. spjald 'assicella'
a. a. t. spaltan 'fendere'. [La forma con s— è attestata
nell'indiano da sphārayati 'squarcia, allarga, apre' sphutati sphóṭati 'erompe, scoppia, sboccia' sphoṭa—s 'scoppio,
crepatura' ècc.].

phalgú- 'scintillante di luce rossastra' sphulin-ya(ka)-s 'scintilla' sphulita- 'apparso' [sphuráti 'brilla, appare', sphuraṇa-m 'scintillio, apparizione' ecc.]: arm. p'ail 'splendore, luccichio' ted. flinken flunkern 'brillare' ted., oland. flink 'agile, destro' lett. spu'lgans 'brillante'. Cfr. Johansson IF. II 43 sg.

phalgú- phalgvà- 'debole, meschino' phalgutā 'meschinità': gr. φελγύνει 'ἀσυνετεί, λησεί (Hes.).

bála-m 'forza 'bala- balín- 'forte' ecc. : gr. βέλ-

¹ L'Ascoli, Studi Critici, II 314 n. spiega da questa radice anche phâla-m 'frutto' che significherebbe quindi 'lo sbocciato'. In questa ipotesi il significato di 'guadagno, utilità' che appartiene a phâla-m ed ai suoi affini e derivati (phalati phalate 'ha buon esito' phalaka-phalikā 'guadagno, successo' saphala-'lucroso, avente buon esito' sāphalya-m 'utilità, vantaggio') sarebbesi svolto per metafora. Invece O. Hoffmann BB. XVIII 155 e il Prellwitz Et. Wb. 234 propongono il raffronto col gr. ôφέλλω 'aumento, rinvigorisco' ὄφέλος 'vantaggio' ὡφελέω 'aiuto, promuovo' ὡφέλεια 'aiuto, utilità' e così vengono a stabilire una nuova radice \* phel-' portar frutto, utilità'. È difficile pronunziarsi fra queste due opinioni: forse è migliore la prima.

τερος 'migliore' lat.  $d\bar{e}$ -bilis¹ ant. irl. ad-bol 'potente' aid-bilgod 'senium' di-bilde id. ant. sl. boliji 'maggiore' (Cfr. Brugmann Grundr. I² 507, Osthoff IF. VI, 1 sgg., Uhlenbeck P Br. B. xviii, 236). Etimologicamente affine a bala- è  $b\bar{a}la(ka)$ -s' fanciullo'  $b\bar{a}la(ka)$ - 'giovanile' (ossia propriamente 'vegeto, vigoroso'). Da  $b\bar{a}la$ -s' fanciullo' a  $b\bar{a}la$ - 'stolto' è poi facile a spiegarsi il passaggio: cfr. il gr.  $\nu\eta\pi\omega$ .

bálkasa-m 'fiocco' è stato recentemente spiegato dal Johansson (KZ. xxxvi 387) come un derivato della radice \*ble-k- (blo-k-, bl-k-) 'stossen, schlagen, zermalmen, abstumpfen' da cui derivano lo sved. norv. plugg' caviglia, chiodo, (dial. sv.) pezzo' ingl. plug ted. pflock m. a. t. pfloc pflocke 'caviglia' ecc. nonchè il ted. pflücken (m. ted. pflocken oland. plukken ags. pluccian m. ingl. plicchen ing. pluck 'cogliere' ant. isl. plokka 'pelare uccelli'), che altri (p. es. Diez Et. Wb. 4 247, Körting Lat. rom. Wb. 562, Kluge Et. Wb. d. d. Spr. 297) vogliono d'origine romanza.

bálba-ja-s 'Eleusine indica': gr. βολβός 'tubero, cipolla' lat. bulbus lett. bulbes 'patata' lit. bulbē id. (Johansson l. c. 344 spiega bálba-ja-s nel modo seguente: 'ich vermute dass das gras so benannt war nach den bei gewissen gramineen vorkommenden wurzelknollen und stelle \*balba zu βολβός....')

balbalttī 'si muove in giro 'bulvá- 'obliquo ': gr. βαλλίζω 'danzo '.

<sup>&#</sup>x27; Il lat. dēbilis si potrebbe anche spiegare poi contrazione di \*dé-habilis (cfr. dēbeo da dé-habeō), e dell'art. irl. adbol lo Stokes, che in Urk. Sprachsch. (= Fick, Wb., II4) 262 lo aveva ricondotto alla radice \*bel- (ai. bála-m), dà ora una differente etimologia in BB. XXIII-54.

jam-bāla-s 'palude, melma'. Secondo un'ingegnosa ipotesi dell'Uhlenbeck Et. Wb. 97, il secondo membro di questo composto sarebbe identico all'ags. pól a. a. t. pfuol lit. balà 'palude' coi quali è poi connesso l'ant. sl. blato id. Il primo membro sarebbe il tema jam- 'terra' di cui si conosce, fuori di composizione, soltanto il gen. jmás e lo strum. jmá. Secondo il Johansson l. c. 385 sono da connettere con pól ecc. anche queste altre voci indiane: bíla-m 'cavità, buco, apertura, foce', Vi-bālī noize d'un fiume in RV. IV, 30, 12, -bāra- (soltanto in composizione p. es. nīcīna-bāra-) 'a pertura'. Sicchè jam-bāla-s verrebbe a significare propriamente 'una buca nel terreno, una depressione del suolo' e allora si capirebbe anche meglio la sua formazione.

buli-s 'natiche, иὐσθος': lit. bulìs 'natiche'. Cfr. 'per altri esempi Johansson l. c. 363 sg.

bleṣka—s 'corda ' (per \*vleṣka—s): ant. irl. flesc 'verga ' (Uhlenbeck  $Et.\ Wb.\ 193$ ).  $^1$ 

bhalla-s bhallī 'una specie di freccia' bhalla-m' punta di freccia': got. balwjan 'tormentare'.

 $bh\bar{a}la-m$  'fronte': alb.  $ba\lambda\varepsilon$  'fronte' gr.  $\phi\dot{a}\lambda o\varsigma$  (non  $\phi a\lambda\dot{o}\varsigma$  come scrive Berneker Die pr. Spr. 282) 'celata dell'elmo' pruss. ballo 'fronte'.

bhāla-m 'splendore' ni-bhālayati 'guarda, mira': gr. φαλός 'lucente' φάλιος 'chiaro' παμφαλάω 'guardo all'intorno' ant. isl. bál 'fiamma' ags. ba'l id. lit. báltas ant. sl. bēlŭ 'bianco'. Qui rientra anche l'ai. bhala 'cer-

¹ Lidén, Ein balt.-slav. Anlautgesetz, 25 sgg. confronta anche aut. sl. lēskovā 'e styrace confectus' serbo lijeska 'nocciuolo' ecc. La radice \*vl-ei-s-, da cui deriva il tema \*vlois-q\*o- \*vlis-q\*o-, è un ampliamento di \*vel- (ai. valati): Lidén ivi e Studien zur altind. und vergl. Sprachgesch. 48, 93. [Nota aggiunta sulle bozze].

tamente' (per lo svolgimento del significato cfr. l'ital chiaro' nel senso di 'manifesto, certo', e il ted. ein-leuchtend' evidente').

mála-s mála-m 'lordura' malina- 'macchiato, nero' ecc.: gr. μέλας 'nero' got. mail 'macchia' mēljan 'scrivere, disegnare' a. a. t. ana-māli 'cicatrice' (ted. Mal 'segno') mālēn mālōn 'colorire' lit. mulvē 'fango, pantano' mēlynas 'azzurro'.

mála-m 'veste'. Il Grassmann (Wb. z. Rigv. s. v.), e dietro a lui il Wackernagel, Ai. Gr. I, 218, traduce 'schmutziges Gewand' e considera quindi cotesto vocabolo come identico formalmente a mála-m 'lordura'. Il dizionario di Pietroburgo (V. 596) traduce 'gegerbtes Leder, ledernes Gewand' e raffronta malagá-s 'etwa Walker, Wäscher': in questo caso si avrebbe in mála-m un parente di mláyati mlāti 'appassisce, avvizzisce' (part. mlātá-'durch Gerben weich geworden'). Verisimilmente mála-m 'veste' è connesso col gr. μαλλός 'lana, vello' lit. mìlas 'panno, stoffa' lett. mila 'veste rozza' pruss. milan (acc.) 'veste, stoffa': che tutti questi vocaboli derivino poi dalla radice di mláyati, μαλαπός 'ammollito, languido, morbido' è possibile, ma non può dirsi probabile.

malla-s 'lottatore' cioè 'il forte' come spiegano i glossatori: ¹ gr. μάλα 'fortemente, assai, del tutto' μαλερός 'forte, violento' ἀμβλύς 'languido, fiacco' (\* n-mlú-s) lat. melior multus pruss. milns 'permultum' (cfr. inoltre Osthoff, Gesch. d. Perf. 450 n.). Questa etimologia si deve al Jacobi che la comunicò privata-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Il doppio *l* indica un influsso pracritico (malla- = class. \* malya- oppure \* malva-).

mente al Wackernagel, da cui vien riferita in Ai. Gr. I. 183. Questi poi (ivi 218 e KZ. xxx 301 sg.) crede che dalla stessa radice derivi anche bála-m 'forza', giacchè pensa che il b sviluppatosi normalmente nelle forme deboli (mbl- per ml-) sia passato alle forme forti sostituendosi al m. Ma poichè di tal fenomeno non si riesce a trovare altro esempio fuori di bála-m, 'e poichè d'altra parte varie lingue concordano nel darci una radice \*bel- 'forte, forza' distinta da \*mel-, io le considero come distinte anche nell'indiano, e alla prima riconduco bála-m, alla seconda malla-s. Con quest'ultimo è forse da connettere il verbo mállate malá-yati 'tiene' (cioè 'regge, fa forza'?).

milati 'si riunisce' mela(ka)—s melana—m melā 'riunione': gr. ā—μιλλα 'lotta' (cfr. lat. concursus 'zuffa' per il significato). Se con milati sia da connettere il lat. mīles è questione molto discussa e tuttora aperta (confr. Johansson, IF. 11, 34 n. e la letteratura ivi citata).

 $m\dot{u}la-m$  'radice'  $[m\bar{u}ra-m$  id.]. È seducente, ed a me par giusto, il raffronto istituito dal Kretschmer KZ. xxxi 386 tra questo vocabolo e il gr. omer.  $\mu\omega\dot{\nu}$  'erba dotata di virtù magica' (efr.  $m\bar{u}la-karman-$  'incantesimo fatto per mezzo di radici'). La radice presenta la stessa gradazione  $\bar{u}$ :  $\bar{v}(u)$  che si ha p. es. in  $m\bar{u}ra$ - 'stolto, ottuso di mente': gr.  $\mu\omega\rho\dot{\rho}s$   $\mu\omega\rho\rho s$  id.

¹ Non è ammissibile la parentela supposta dal W. tra l'ai. bali-ș ¹ dono, offerta rituale ' e il gr. τὰ μείλια, giacchè questo significa propriamente 'cose piacevoli ' (cfr. μείλιχος μειλίχιος μειλίσοω) e soltanto per una particolare specificazione passa a voler dire ' doni, specialmente nuziali '.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Per lo meno il greco e l'antico slavo: cfr. sopra s. v. bila-m.

mlāti mlāyati 'appassisce, sparisce' mlāna—m mlānatā mlāni—; 'appassimento' gr.  $\beta \lambda \eta \chi \varrho \delta \varsigma$  'debole, esausto' ant. irl.  $ml \mathring{a}^i th$  bl $\tilde{a}^i th$  'molle, placido'.

mlecchati 'parla male una lingua' mlecchá-s 'straniero, barbaro' ecc. Molto si disputò sull' etimologia di questi vocaboli, e le varie opinioni emesse in proposito furono raccolte e discusse dal Johansson IF. II. 37 sgg., che tutte le rigetta per proporne una nuova. Secondo lui mleccho sarebbe affine a márdhati 'lascia, abbandona, ecc.' mṛdhrá-m 'ingiuria' e al gr. μαλθακός 'molle, languido, debole, codardo' ecc. La radice \*mel(e)dh-sarebbe un ampliamento di \*mel(e)- 'consumare, macinare, spezzare' (gr. μύλλω' macino' lat. molō ant. irl. melim ecc.) che abbiamo veduta, ampliata con -ē-, in mlāti βληχρός, e l'ai. mlecch- (con e analogico invece di a) risalirebbe a un idg. \*mled-sqh-. Del resto anche le altre etimologie, cioè quelle rigettate dal Johansson, partivano da radici con l'originario.

lakṣati lakṣate 'vede, osserva' lakṣaṇa-m 'contrassegno' ecc. Secondo il Johansson IF. 11. 10 si parte da una base \*lagh-s- oppure \*logh-s- da connettere coll'ant. irl. lagat 'occhio' e coll'a. a. t. luogēn 'spiare, guardare'. — A questa famiglia probabilmente appartengono anche lāūchana-m 'contrassegno' lāūchita- 'segnato, marcato'.

lagati lagyati 'aderisce, pende': gr. λαμβάνω λάζομαι 'prendo, afferro'.

lit. lènkti 'piegare, curvare' lìnkti 'piegarsi' ant. sl. lenka, 'io piego' lanka 'piegatura' (per lo più in senso figurato: 'malizia, raggiro, inganno'). Dal significato di 'cosa flessibile' facilmente si passa da una parte a

quello di 'braccio' e da un'altra a quello di 'ramo, fusto d'albero' onde poi 'bastone'. In laguda—s lakuda—s si scorge un influsso pracritico: cfr. Јонамѕом IF. viii. 164 sgg.

laghú- 'leggiero, tenue, piccolo' [raghú- id.]: gr. ἐλαχύς 'leggiero, piccolo' ἐλαφούς 'pronto, snello' lat. lĕvis a. a. t. lungar 'celere' ags. lungor id. lit. leñgvas 'leggiero'. Il significato fondamentale è quello di 'agile a muoversi' come si vede chiaramente da laṅghati 'salta al di là, oltrepassa' laṅghana-m 'transgressio' [raṁhate raṁhati 'si affretta' ruṁhas- 'fretta' ecc.].

langa- 'zoppo': gr. λαγγών 'indugio, titubanza' (cfr. l'ital. 'tentennare' nel senso di 'esitare, essere incerto') λαγγάζω 'io esito, indugio' lit. lingóti 'librarsi, cullarsi' lingúvi 'dimenare il capo'. Il significato fondamentale è quello di 'vacillare, oscillare'. È per me incerto se a questa famiglia di vocaboli spettino anche i seguenti: gr. λαγαρός 'molle, languido' λαγάσσαι ἀφειναι (Hes.) lat. langueō ant. irl. lacc 'languido, fiacco' cim. llacc 'stanco, rilassato' ant. isl. slakr ant. slah 'languido' etc. (cfr. Fiek Wb. I' 577, II' 238, BB. V. 172 sg., Prellwitz Et. Wb. 172 sg., Zupitza Gutt. 165).

lañjā 'adultera': λάγνος 'voluttuoso' λωγάς πόονη (Hes.) λέγαι 'dissolute' (Archiloco fr. 179). In lañjā abbiamo una nasale inserta. Il lat. lēna, se rientra qui, risalirà a \*leg-snā piuttosto che a \*leg-nā come vuole il Prellwitz Et. Wb. 173.

lábhate lábhati lambhate 'prende, afferra' labha-s 'guadagno, acquisto' lambha-s lambhana-m 'conseguimento' |rábhate rábhati 'prende, afferra' ecc.]: gr. λά-φυρον 'preda' ἀμφιλαφής 'ampio' cioè 'che abbraccia all' intorno' lit. lābas 'buono' lōbis 'possesso'.

lambate lambati 'pende, cade giù 'lamba- 'pendente' lambana-m 'pendaglio' (Less.) ecc. [rámbate 'pende']: lat. labāre lābī got. slepān 'dormire' ant. isl. slápr 'languido, privo di forze' a. a. t. slaf id. slāf(f)an 'dormire' ant. sl. slabň 'fiacco'. Il significato di 'dormire', svoltosi facilmente da quello di 'abbandonarsi, perdere le forze', è proprio dei linguaggi germanici, escluso per altro il nordico: cfr. Kluge Et. Wb. 340.

lásati 'gode, si diletta; danza' lālasa— 'avido, cupido' lāsya—m 'danza' ecc.: lat lascīvus gr. λιλαίομαι (= \*λι-λασ-ιο-μαι) 'bramo' got. lustus 'piacere, voglia' a. a. t. lust id. ant. sl. laska 'lusinga' laskati 'lusingare'.

lásati 'irradia, splende, appare': gr.  $\lambda \dot{a}\omega$  'guardo' (Prellwitz Et.~Wb.~177).

lāti 'afferra, prende': gr.  $\lambda \eta t \zeta$  (— \*λā  $\mu \delta$ -) 'prende' ἀπολαύω 'fruisco' λεία (ion. λη $t \eta$  dor. λāίā — \*λā $\mu \delta$ -) 'preda' lat. lucrum ant. irl. lõg luach luāg 'mercede' got. (ant. isl.) laun ags. léan a. a. t. lõn id. ant. sl. lovlja 'caccia' lovii 'frutto della caccia' loviii 'prendere'.

linga-m 'contrassegno': got. leik 'corpo, cadavere' a. a. t. līh 'corpo' (cfr. g. galeiks ant. isl. glīkr ant. sass. gilīk ags. gelīc a. a. t. gilīh 'avente la stessa forma' quindi 'uguale') lit. ly'gus 'uguale' ly'gti 'somigliare' (Fick Wb. I<sup>4</sup> 305, Schmidt Z. Gesch. d. idg. Voc. I 89, Prellwitz BB. xix 307).

limpáti 'tinge, macchia' lipti-s 'unguento' lepana-m lepa-s 'tintura, macchia' ecc. [riptá- 'tinto'
riprá-m 'lordura'] gr. λίπος 'pinguedine' λιπαφός
'pingue, untuoso' λῖπαφής 'attaccato, tenace' lat. lippus got. bileiban 'rimanere' (propriamente 'attaccarsi')
ags. belífan a. a. t. bilīban id. lit. lipti 'restare adeso'

lipnus 'vischioso' lett. lipigs id. ant. sl. lipna ti 'restare adeso' lēpu 'colla' ecc.

līyate līyati 'si consuma' láya-s 'sparizione, morte': gr. λīμός 'fame' (propriamente 'consunzione') λοιμός 'peste'. Se rientri qui anche il lat. létum (-\*lê-[i]tom?) è incerto: lo nega lo Stokes in Academy 1891 Nr. 998.

liyate liyati 'aderisce, si accosta, ecc.) lina-m 'adesione': gr. à livo 'tingo' lat. linō limus a. a. t. leimo 'argilla' līm 'argilla, calce' (ags. lím).

lúbhyati 'brama, appetisce' lubdha- 'ghiotto' lubdha(ka)-s 'cacciatore': lat. lubet lubīdō got. liufs 'caro' ant. isl. liúfr ant. sass. liof a. a. t. lich ant. sl. ljubū id.

lunāti lunoti 'taglia, miete, coglie' láva-s 'taglio, sezione' lavana-m 'recisione, mietitura' lavītra-m 'falce' lāva- 'tagliente' lāvaka-s 'mietitore' lūni-ṣ 'recisione, strappo': gr. λαῖον 'falce' λῆτον 'messe, biada' (propriamente 'il da falciare', cfr. got. hawi a. a. t. hewi houwi ecc. 'fieno' \_ 'zu hauendes') λύω 'sciolgo' (propriamente 'rompo', cfr. le espressioni γνῖα, γούνατα, ἄψεα λῦσαι) got. lūns 'mezzo di liberazione, prezzo di riscatto' lans 'sciolto, libero' ant. isl. lūδr 'spezzato, sfracellato' a. a. t. lōs 'libero, sciolto' (per altri esempî germanici cfr. Kluge Et. Wb. 252 s. vv. los lösen).

lulita- 'oscillante, ondeggiante' lola- 'mobile, inquieto' ecc.: serbo ljuljati 'cullare' ru. ljulika 'culla' ecc. (è forse connesso in qualche modo col sg.? cfr. Berneker IF. x 152 sg.).

lelāyāti 'oscilla, trema' lelāyā (strum. adoperato avverbialmente) 'con oscillazioni, con movimento inquieto'. Il Fick Wb. I' 115 e il Brugmann Grd. II

849, 939 lo confrontano col got. reiran 'tremare, essere scosso', e in questa ipotesi si avrebbe un esempio di l idg. r. Ma recentemente il Rozwadowski (Quaest. gramm. atque etymol. series altera [Cracoviae 1899] pag. 11 sgg.) ha segnalato la parentela di lelāyāti lelāyā con un gruppo di vocaboli slavi (p. es. ant. pol. leleyenya leleiana 'fluctuandi' leleyal szya 'titubabat pedibus' ecc., ru. dial. lelējāti lilējāti 'agitari, oscillari', n. bulg. lelējā se 'agitor, oscillor [cunis] ecc.) che attestano un l originario.

lókati 'guarda' locate locayati (+ ā) 'considera' locana— 'chiaro' locana—m 'occhio' [rócate 'splende' rócas— 'splendore' rocaná— 'chiaro' ecc.]: arm. lois 'luce' gr. λευκός 'bianco' λεύσσω 'guardo, considero' lat. lūx lūceō ant. irl. lua'chtide 'fulgido' got. liuhað 'luce' ags. léoht a. a. t. lioht 'chiaro' (altre voci germaniche presso Kluge Et. Wb. 248) ant. sl. luča 'raggio'. Qui è pure da registrare loká—s 'spazio libero, mondo' cfr. lat.: lūcus lit. laūkas 'campo aperto' pruss. lauks 'campo'. Per la forma uloká—s cfr. Wackernagel Ai. Gr. I pag. 58.

logá-s 'zolla' cioè 'frammento di terra' [rujáti 'rompe' rujā 'rottura' ecc.]: gr. ἀλνιτο-πέδη 'vincolo che non si spezza' λυγρός 'rovinoso, funesto' λευγαλέος 'misero' lat. lūgeō lit. lúżti 'rompere'.

lopāka—s lopāçá—s 'sciacallo, volpe': arm. αλυēs 'volpe'. Il gr. ἀλώπηξ 'volpe' sarebbe un prestito (da un dialetto iranico?) secondo il Bartholomae BB. x 294 e il Wackernagel Ai.~Gr. 1 40.

valati 'si piega, si volge' valá-s 'cavità' (cioè
'insenatura, ripiegatura'); 'trave, asta' (cioè in origine
'ramo, fusto d'albero' in quanto flessibile) valana-m

'piega' valaya-m valaya-s 'braccialetto, cerchio ecc.' vali-s vali 'ruga' valli-s valli 'tronco che si attortiglia' vála-s 'coda' (in quanto si agita o si avvinghia) vellati 'si muove tortuosamente, vacilla' vellana-m'il rotolarsi' ecc. [várati várate vrnóti ŭrnóti 'avvolge' vára-s 'circuito' ecc.: gr. ελλύω 'volgo, torco; involgo, copro' λλω 'rivolto' ελιξ 'tortuoso' λλλάς 'corda' ecc. lat. volvo volumen ant. irl. fillim 'flecto' in-ru-fill 'implicuit' folumain 'volubilis' cimbr. olwyn 'rota' got. walwjan 'rotolare' lit. ap-valus 'sferico' ecc. — L'ai. válça-s 'ramo, germoglio' che l'Uhlenbeck PBr. B. XXI 105 sg. ravvicina all' a. b. t. wilgia (m. b. t. wilge) oland. wilg fris. wilich ags. weliz wiliz (ingl. willow) 'salcio' e che presuppone un tema \*vel-ko- oppure \*vol-ko- (ant. sl. vlasň 'capello'), risale alla medesima radice \*vel-'piegare, torcere' (cfr. valás 'asta' valli-s valli 'tronco' got. walus 'bastone'). - Qui pure, formato con un altro suffisso, rientra l'ai. valgă 'briglia, redine' col quale è da mettere a riscontro il lett. walgs 'fune, corda' (BEZZENBERGER BB. XII 241).

valká-s 'scorza' valkala-m 'id.; veste o tessuto fatto di scorza': ant. sl. vlakno 'fibra, filamento' ru. volokno 'id.; filo' pol. wlokno 'refe' ags. wlóh 'fibra; frangia' (Uhlenbeck Et. Wb. 277).

válgati 'salta' valgaka-s 'saltatore' valgana-m 'salto, galoppo': ant. irl. leblaing 'salto' ags. wealcan 'rotolare' wlonc 'vivace, ardito'. Forse appartengono a questo stipite (cfr. Zupitza KZ. xxxvi 65): valgú-'grazioso' valgú-s 'ornamento' valguli 'una specie d'uccello (saltatore?)'.

vélà 'tempo, occasione, momento': ant. irl. féil 'testa religiosa che si celebra in un giorno fisso' cim.

gwyl (Windisch, Ber. d. k. sächs. Ges. d. Wiss. Phil.-hist. Cl. 1886 p. 242).

çálati (Dhāt. 20. 13) 'va' çalabhá-s 'grillo' (cioè 'il saltellante') çalúna-s 'una specie d'insetto' çālu-ṣ çālūra-s 'rana': lit. szu°lys 'galoppo' lett. su°lis 'passo' su°lu°t 'incedere'. Hirt BB. xxiv 234 ascrive a questa famiglia il gr. κέλης 'corsiere' e il lat. celer.

çάlā 'capanna, casa' [çárman- çaraná-m 'difesa, luogo sicuro, rifugio']: gr. καλῖά 'capanna, nido' καλιάς 'capanna, abitazione' ecc. lat. cella celāre ant. irl. celim 'nascondo' cuil 'nascondiglio, angolo' n. irl. cuile 'luogo per riporre qualcosa' (p. es. cantina) cimb. celu 'nascondere' got. hulundi 'caverna' ant. isl. holr 'cavo' a. a. t. helan 'nascondere' hol 'cavo' helm 'elmo' ecc. Secondo il Grassmann (Wb. z. Rigv. s. v.) appartiene a questa famiglia anche il nome d'albero çalmalí-s 'Salmasia malabarica' « als der ein Schutzdach bietende » ma non è un'etimologia sicura.

çilâ 'pietra, rupe': arm. sal 'incudine, pietra'. 
çliṣyati çliṣyate 'si attiene, si attacca, abbraccia'
çleṣa-s 'l'attaccarsi' çleṣmán- 'vischiosità; legaccio' ecc.
[çreṣati 'collega, unisce'] risalgono a una forma ampliata per mezzo del determinatore -s- (cfr. Persson St. z. Lehre v. d. Wurzlerw. u. Wurzelvar. 89 n. 2)
della radice \*klei- 'appoggiare': gr. νλίνω 'appoggio, piego' lat. clīvos inclīnō ant. irl. cloen 'bieco, cattivo' got. klains klaiw ant. isl. klíð ags. kláw klið 'colla' ags. klintan kleontan a. a. t. (k)linēn 'appoggiarsi' lit. szlaītas 'declivio' ecc.

çlóka-s 'suono, fama, verso epico' [çṛṇóti 'egli ode' çrávaṇa-m çrávas- 'grido, fama' çrúti-ș 'audizione, orecchio, suono, tradizione, testo vedico' ecc.]: arm.

lu 'udibile' lur 'notizia' gr. κλέος 'fama, gloria; leggenda epica' κλύω 'odo, apprendo' lat. inclutus ant. irl. cloth 'famoso' a. a. t. hliumunt 'fama' (h)lūt 'sonoro, a voce alta' ant. sl. slovo 'parola' slytije 'fama' ecc.

apa-salavi apa-salais 'verso sinistra' pra-salavi 'verso destra'. L'UHLENBEK Et. Wb. 9 propone di spiegarlo in relazione col got. sels 'benevolo, mite' ant. isl. saell 'felice' ags. saelig 'buono, felice' a. a. t. salig 'felice, salutare': ma è una semplice ipotesi, come egli stesso riconosce.

salilá- 'fluente, ondeggiante' salilá-m 'acqua, flutto' prá-sulati 'spinge dentro' [sarati sarate sísarti 'corre, scorre, fluisce' sará- 'fluido' sará 'ruscello' sarií-m 'flutto' stanno invece col gr. δομή 'impeto' cfr. srávati gr. ὁεί 'fluisce' ecc.]: gr. ἄλλομαι 'salto; zampillo' ἄλμα 'salto' lat. saliō 'salto, balzo; zampillo' (p. es. in Verg. ecl. 5. 47: dulcis aquae saliente sitim restinguere rivo) lit. selēti 'insinuarsi' sulà 'succo sgorgante da un albero' lett. sula 'eine sich absondernde Flüssigkeit' ant. sl. sŭlati 'inviare'

skhalate skhalati 'inciampa, erra' skhala-s 'vacillamento' skhalana-m 'incertezza, errore': arm. sxalem sxalim 'erro, vacillo, pecco' gr. σφάλλομαι 'inciampo'

'Il verbo sálati (Dhāt. 15.40) 'va' può essere un'alterazione pracritica di çálati che viene spiegato (ivi 20.13) ugualmente con 'gatau', ma può anche connettersi con saliki- ecc. e risalire all'idg. \*sel-, laddove çálati risale a \*kel- (çalabhā-s, lit. szu°lys ecc.). — Quanto al composto ucchalant- ucchalita- 'salito sopra, sollevato', una volta ammesso che çálati sálati siano due verbi distinti, è difficile determinare se risulti dall' uno o dall'altro, giacchè cch può rappresentare tanto lo svolgimento normale di t(d)+c quanto quello dialettale di t(d)+s (cfr. p. es. ucchanna- 'rovinato' = útsanna-). Si vegga Zachariae KZ. XXXIII, 444 sgg.

σφαλερός 'mal sicuro, mal fermo' σφάλμα 'traviamento' ecc. Alla medesima radice \*(s)quhel- 'essere incerto' è da ricondurre khallate 'vacilla' khallita- 'languido'.

sthála-m 'luogo, altura, terra ferma' sthālá-m 'recipiente': gr. στάλιξ 'palo' στέλεχος 'saldo, fermo' στήλη 'colonna' a. a. t. stollo 'sostegno, palo' lit. pastólas 'armatura, ossatura' ant. sl. stolŭ 'thronus, sella'.

hlādate 'si ristora, trova refrigerio' hlāda—s hlādana—m 'refrigerio' ecc.: ant. sl. chladň 'frescura' ru. cholodň, id. (Kozlowskij Arch. f. sl. Phil. xi 386 sg.); cfr. gli altri vocaboli citati dal Miklosich Et. Wb. 88 s. v. choldň.

hválati 'va torto, inciampa' hvalá 'errore, traviamento; il fallire il colpo' [hvárati 'va torto, vacilla, cade' hváras— 'tortuosità, raggiro']: lit. pa-żulnus 'obliquo' ant. sl. zŭlŭ 'cattivo'.

Così abbiamo passato in rassegna quei vocaboli indiani la cui radice contiene un l che risponde ad un l primitivo indogermanico. <sup>1</sup> Ora diremo brevemente di l suffissale.

<sup>4</sup> A proposito di taluni fra i vocaboli fin qui citati si può dubitare se si tratti di l radicale o suffissale. Ho citato p. es. çilá 'pietra, rupe' ammettendo col Hirt BB. XXIV, 235 che venga da una radice \*kel-, mentre il Brugmann Grundr. I² 173 considera çi- (arm. sa-) come il grado debole della radice \*kō- 'acuire' (ai çiçāti 'aguzza, affila' lat. cōs catus ecc.), e quindi -lā- come suffisso. — Anche gola-m 'recipiente sferico' è considerato dal Brugmann Grundr. II. 188, 198 come un tema in -lo-. — Anche dhūli-ṣ 'polvere, polline' potrebbe contenere un l suffissale. Infatti la radice, nella sua fòrma più semplice, è \*dheu- \*dhū- (\*dhu-) 'fumare, evaporare' (ai. dhūmá-s 'fumo' gr. θομός 'alito, coraggio, passione' lat. fūmus ant, sl. duna<sub>n</sub>ti 'alitare' ecc.); ma accanto a questa esiste la forma ampliata col determinatore -(e)l- (Persson, op. cit. 59 sgg.), cioè \*dhv-el- \*dhū-l- (\*dhu-l-) (gr. θολός 'fango, inchiostro di seppia' θολερός 'torbido, fangoso, te-

I suffissi indogermanici contenenti la liquida l sono tutti suffissi nominali, cioè: -lo- (-llo-), -tlo-, -dhlo-, -li- (-lli-), -lu-. Accanto a questa serie ce n'è una parallela con r in luogo di l, quindi: -ro- (-rro, -tro-, -dhro-, -ri- (-rri), -ru-. Orbene, quando consideriamo una formazione indiana in -la- ecc., pessiamo senz'altro affermare che essa risale a una formazione indcgermanica in -lo- ecc., oppure dobbiamo restare in dubbio se quel -la- ecc. risalga a un -ro- ecc.? In altre parole, c'è un criterio per distinguere anche nei suffissi i casi di l idg. l da quelli di l idg. r? Un criterio generale non c'è, ma vi sono due criteri particolari che in certi casi ci assicurano, o almeno ci fanno ritenere con molta probabilità, che si tratta di l originario. In tutti gli altri casi non possiamo affermar nulla di preciso.

Vi sono certi suffissi ai quali è inerente una determinata funzione tematologica. Così per es. il suffisso —lo— serve alla formazione delle seguenti classi di temi, che non sono mai formate col suffisso —ro—: 1° nomi d'agente (p. es. gr. δείκηλος 'colui che offre da vedere, attore', lat. figulus legulus, a. a. t. putil 'usciere' ossia propriamente 'intimatore', lit. tekēlas 'ruota che serve ad affilare' ossia 'il girante'); 2° diminutivi (p. es. gr. ἀρκτύλος 'orsacchio': ἄρκτος 'orso', lat. porculos: porcus,

nebroso  $[ai\rho]$ , confuso  $[\lambda \delta \gamma o \varsigma]$  ant. irl. dall cieco got. dwals stolto a. a. t. twalm stordimento tol stolto ecc.) Si resta dunque incerti se  $dh\bar{u}li$  (onde l'ind.  $dh\bar{u}li$ , l'ant. irl.  $d\bar{u}^ll$ , e il lit.  $d\bar{u}lys$ ) sia un tema in -i dalla radice ampliata  $dh\bar{u}l$  oppure un tema in -li dalla radice semplice  $dh\bar{u}$ . A motivo del lit.  $d\bar{u}l$  polvere sarebbe da preferire la prima ipotesi. Del resto è difficile stabilire una distinzione netta tra elemento suffissale e determinatore di radice.

vīculus: vīcus, rotula: rota, a. a. t. stenyil 'fusto, stelo': stanga 'asta, sbarra', got. magula 'ragazzino': magus 'ragazzo', lit. rayēlis 'cornetto': ant. sl. rogū 'corno'): 3<sup>a</sup> forme vezzeggiative di nomi personali (p. es. gr. Baθύλος 'Οτησίλος Σωίλος Ταξίλος, lat. Proculus Bibulus, gall. Camulus Teutalus, got. Wulfila, a. a. t. Gundilo Wolfilo, pruss. Butil Dargelo, serbo Brajilo Bratilo). Possiamo dunque tenere per certo che il suffisso -la- dei nomi indiani che appartengono a una di queste tre classi risalga a un -lo- indogermanico. Eccò i vocaboli in cui ciò si verifica.

palá-s 'guardiano, pastore' nome d'agente del verbo páti 'custodisce, difende';

i diminutivi *vṛṣalā-s* 'ometto': *vṛṣan-* 'uomo', çalākalā 'piccola scheggia': çalākā 'scheggia', çiçāla-s 'fanciullino': çīçu-ṣ 'fanciullo';

certi nomi proprî come Dattila-s Devila-s: Devadatta-s, Drumila-s: Drumasena-s, Pitrla-s: Pitrlatta-s, Bhānula-s: Bhānulatta-s (altri esempi presso Fick, Gr. Person. p. l.).

Quando non possiamo servirci di questo criterio, ricorriamo al confronto colle altre lingue. Se queste concordano nel risalire a un tema in -lo-, possiamo ritenere che a questo, anzichè al suo parallelo in -ro-, risalga la forma indiana con -la-.

amlá- 'acre', e come sostant. 'acetosella': alb. ámel'e ámbel'e (dial. geg.) embl'e (dial. tosc.) 'dolce'. In origine il tema \*am-lo- dovette significare in genere 'dotato di un certo sapore'. Poi l'indiano e l'albanese svolsero da cotesto significato astratto, l'uno quello di 'acre', l'altro quello di 'dolce'. Confr. il lit. saldùs ant. sl. sladůků 'dolce': got. salt 'sale', ant.

isl. saltr 'salato' (altri esempi presso lo Schmidt, Pluralbild. 182). 1

kapála-m 'guscio, cranio': ags. hafola 'testa'.

kévala- 'completo, unico, solo': latino caelebs (= \*cai[v]ele-bhu-s, Solmsen KZ. xxxiv, 35 sg.).

cátvāla-s cátvāla-m 'cavità, buca': gr. κοτύλη 'cavità, tazza', κότυλος 'padella' (Prellwitz, Et. Wb. 160).

tumala- tumula- [tumura-] 'rumoroso': lat. tumultus.

tāla-m 'ciuffo, pannocchia', tālā 'albero del cotone': gr. τὐλη τύλος 'enfiagione' ant. isl. θollr 'albero, ceppo' ags. θol 'ceppo' ted. (dial.) dollfuss 'piede gonfio' lit. tálas 'così numeroso' (propriamente 'massa'), ant. sl. tylā 'nuca' (Brugmann, Grundr. I², 434, II, 186, Uhlenbeck, Et. Wb., 115). Il concetto fondamentale è quello di 'grossezza'.

nābhīla-m 'ombelico': gr. 'ομφαλός lat. umbilīcus ant. irl. imbl<sup>i</sup>u a. a. t. nabolo id.

peçalά- 'grazioso, fine, ornato': gr. ποικίλος 'variopinto'.

bahulá- 'folto, fitto, forte': gr. παχυλός 'grosso'.

<sup>&#</sup>x27;Wackernagel Ai. Gr. I, 220, colloca amlá- fra gli esempi di  $l = \mathrm{idg.}\ r$  a motivo dal lat. amārus. Ora questa non è una ragione per me sufficiente, giacchè amārus, come differisce da amlá- nella forma della radice, cosí può differirne, e di fatto ne differisce, nel suffisso. Un tema \*amro- sarà piuttosto da vedere nel ted. Ampfer 'acetosella' (a. a. t. ampfaro id., ant. isl. apr 'acuto' [riferito per lo più al freddo], sved. amper 'acre, amaro', oland. amper 'acuto, amaro, acerbo'), quantunque si possa dare di quest'ultimo una diversa etimologia (cfr. Johansson IF. III, 240, che ammetto una gradazione di significato 'forte, violento, acuto' e propone il raffronto coll'ai. ámbhas- 'veemenza, terribilità').

mahilá 'donna': got. mawilō 'fanciulla', ant. isl. meyla, ags. meówla id. (Sütterlin, IF. iv 101). Si noti che trattasi d'un diminutivo, come si vede dal got. mawi 'fanciulla', paragonato a mawilō.

çákala-s çákala-m 'scheggia, frammento', çakalayati 'manda in pezzi': lit. szakalys 'scheggia'.

çabála— 'pezzato, screziato', çabalī 'la vacca prodigiosa' (che ha preso il nome dal colore della pelle, come il lit. márgis 'bove macchiato': márgas 'screziato'): ru. sobolĭ 'zibellino' (cfr. Miklosich, Et. Wb. 312). Il lit. sabala è preso da qualche dialetto slavo, giacchè la forma genuina sarebbe \*szabala.

çīla-m 'indole, onestà': pruss. seilin 'serietà', seilewings 'diligente', seilisku 'devozione', noseilin 'spiritum' ant. sl. sila 'forza'. Il lit. sylà 'forza' è un prestito slavo, a cagione del s iniziale.

Del suffisso -tlo- non conserva esempî l'indiano: o non lo conobbe mai¹ o lo confuse sempre con -tro-, del quale si hanno invece numerosi esempî (quali kṣa-trá-m 'dominio, signoria', dhártra-m 'sostegno, fondamento', pátra-m 'coppa', bharîtra-m 'braccio' cioè: 'l'organo che serve a portare', hótrā 'libazione', ecc.). mediante la mutazione di l in r.² Del suffisso -dhlo-nemmeno occorreva far menzione, giacchè esso, come

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Il Brugmann Grundr. II, 112, esprime l'opinione che -tlo- sia un'alterazione di -tro-, avvenuta, o nell'indogermanico o nelle varie lingue derivate, per un processo di assimilazione o dissimilazione in quei vocaboli che contenevano un'altra liquida nella radice. Il suffisso -tro- sarebbe invece antichissimo e consisterebbe in un ampliamento di -ter- (-tor-, -tr-).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Potrebbe derivare da un tema in -tlo- l'ai, putrá-s 'iiglio' se fosse sicuro il raffronto coll'osco puklum 'puerorum' pel. puclois 'pueris' e marso pucle[-s] 'pueris'.

il suo corrispondente -dhro-, è limitato al greco, all'italico e allo slavo. 1 Se il -li- di tali-s 'pennello', tuli 'cotone, lucignolo, pennello' (due vocaboli connessi con tala-m 'ciuffo, pannocchia') sia originario non può asserirsi per mancanza di esempî di altre lingue da mettere a riscontro. Lo stesso dicasi a proposito di angúli-s angúri-s' dito', al quale non possiamo nemmeno mettere a lato un tema in -lo- (come tūla-m: tūli-s). Un esempio sicuro di l idg. l, perchè dichiarato dalla testimonianza concorde di varie lingue, lo abbiamo in dhali-s 'polvere, polline', ma, come avemmo occasione di mostrare, è probabile che l spetti alla radice. - Quanto ai non pochi temi formati col suffisso -lu- che ci mostra l'indiano (veggasi Whitney, Gramm.2 § 1192 e 1227), di uno solo si può affermare che risalga all'indogermanico, giacchè per gli altri non troviamo termini di confronto in altre lingue:

bhīluka- 'timoroso' [bhīrú- bhīruka- id.]: lit. bailùs id.

## B. Ind. l idg. r.

álam áram 'abbastanza, convenientemente, decorosamente': ṛnóti 'consegue', ṛtá- 'retto, preciso, abile', ṛtú-ṣ 'regola, prescrizione', ecc., arm. arnem 'io faccio' gr. ἀραρίσκω 'commetto, adatto' ἄρθρον 'giuntura' lat. artus.

kapúcchala— 'zazzera' (anche 'la concavità del cucchiaio sacrificale') secondo il Johansson, IF. III, 236 sarebbe un composto: \*kaput (cfr. lat. caput isl. hōfud) + çala—. Il secondo membro sarebbe da connettere col

<sup>1</sup> Degli altri gruppi linguistici soltanto il germanico può essere che ne serbi qualche traccia.

ted. Haar, e quindi deriverebbe secondo lo stesso Johansson, KZ. xxx, 349, dalla radice \*ker- 'prominenza, ecc.' di cerebrum cornu не́рақ a. a. t. hiruz 'cervo' ecc. (Altrimenti giudica Haar il Kluge, Et. Wb. 155). L'etimologia non è sicura.

 $kl\delta ca-s=kr\delta ca-s$  'grido':  $kr\delta cati$  'grida',  $kr\delta can\delta -m$  'grido' lit.  $kr\delta kti$  'gracchiare'.

kṣálati 'scorre' (Dhāt. 20, 21), kṣāláyati 'lava, purifica': kṣárati 'scorre, si scioglie, dileguasi', kṣará-'labile' kṣará-m 'acqua' ecc., gr. δια-φθείοω 'consumo', συμ-φθείοω 'sciolgo (colori)' lat. serum 'la parte acquosa del latte' serēnus (cfr. le espressioni liquidus aer, Verg. Geo. 1. 404, liquida aestas, ib. 4. 59, liquida nox, Aen., 10. 272).

glapsa— grapsa— 'fascetto, mazzetto': grbhnáti grhnáti ecc. 'prende, afferra', grabhá—s 'presa di possesso' ecc., got. greipan 'afferrare' ant. sass. grīpan ags. grípan a. a. t. grīfan id. garba 'covone' (propriamente 'manciata'), lit. grépti 'afferrare', lett. grabas 'rammassate' (part. f.).

glasate (Dhāt. 16. 30) = grásati 'divora, inghiotte' glasta- grasta- 'mangiato': grasana-m grasti-ṣ 'inghiottimento' greco γράω 'mangio, divoro', γράστις 'strame'.

palā-, pali-, pla- invece di párā-, pári, prá, in composizione con nomi e con verbi: p. es. palāyate 'fugge' palyayate 'gira intorno' palyanka-s 'lettic-cinolo' plāçuka- 'che cresce presto'.

¹ La radice \*grebh-, da cui si forma il tema \*grebh-so-, secondo il Lipén, Stud. 9 è un ampliamento di \*ger- 'torcere, intrecciare' da cui deriverebbe  $j\ddot{a}la$ -m j $\bar{a}laka$ -m 'rete, treccia ecc.'. [Nota aggiunta sulle bozze].

plosati 'arde, avvampa' plosa-s 'incendio' plosana- plosin- 'ardente': prusta- 'arso' prosa-s 'combustione' alb. pruš 'vampa, carbone acceso' lat. prūriō got. frius 'gelo' ant. isl. frjosa ags. fréosan a. a. t. friosan 'gelare'.

babhluçá— 'rosso bruno': babhrú— babhruká— id. gr. φοῦνος φούνη 'rospo' ant. isl. brúnn ags. brún a. a. t. brūn 'bruno'.

mātulá-s mātulaka-s 'zio materno'. Si risale a \*mātur-o- derivato da \*mā-ter-, da cui deriva con un altro suffisso il gr. μήτρως 'zio materno' (cfr. gr. πάτρως 'zio paterno' lat. patruos: πατήρ, pater: Leumann KZ. xxxii, 305 sg.). <sup>2</sup>

lajjate 'si vergogna' lajjā lajjita-m 'vergogna': rajyati 'si colora' rañjayati 'colorisce' raṅga-s 'colore' ecc. gr. ὁἐξω 'colorisco' ὁηγεὐς 'tintore' οῆγος 'tappeto colorato' χονσοραγές ·χονσοβαφές (Hes.) 'dorato', se è vera l'ingegnosa congettura del Leumann (vedi Wackernagel Ai. Gr. I 220). Io per altro non credo impossibile l'antica etimologia (Fick Wb. I' 540 ed altri) per cui lajjā sarebbe identico al gr. λώβη 'macchia, scherno, oltraggio' e risalirebbe a un idg. \*lozguā.

lalāma (Harivr. 12072) prf. di rámate rámati ramnāti 'riposa, si rallegra, prova piacere': got rimis

¹ Per comprendere come si sia svolto il significato di 'gelo, gelare' nelle lingue germaniche, basta riflettere all'uso che facciamo anche noi in italiano di verbi come bruciare e simili per esprimere l'azione d'un freddo intenso, p. es. quando diciamo 'il freddo ha bruciato tutte le piante'.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> In mātulá-s si avrebbe un l indogermanico ammettendo la spiegazione dello Schrader, Sprachvergl. u. Urgesch<sup>2</sup>. pag. 539 che lo fa derivare da \*māta-tulya- (cír. tāta-tulya-s 'paragonabile al padre 'quindi 'zio paterno'); ma tale spiegazione mi sembra meno verisimile.

'quiete' lit. rámas id. rimti 'trovar pace, calmarsi' (anche gr. ηρέμα 'placidamente'?).

likṣā 'uovo di pidocchio': lat. ricinus 'zecca, pidocchio del bestiame'.

likháti 'graffia, disegna, scrive' likhana-m likhita-m 'graffito, scrittura' ecc.: rikhati 'graffia ecc.' rekha-s rekhā 'linea, disegno' ecc., a. a. t. rīhan 'mettere in linea' lit. rēkti 'solcare, tagliare'.

vi-liçáte 'strappa, rompe' leça-s 'frammento' leṣṭu-ṣ 'zolla': riçáti 'rompe' ecc. gr. ἐρείκω 'spezzo, fendo'.

 $lu\~ncana-m$  'strappo ' $lu\~ncati$  'svelle, strappa, sguscia ': lat.  $runc\~o$ .

lóman- 'pelo' (lomaçá- 'peloso' ecc.): róman- id. (romaçá- ecc.) ant. irl. ruainne 'pelo' ruamnae [gl. lodix] Stokes presso Fick Wb. II<sup>4</sup> 234).

loṣṭa-m 'ruggine' ( \*reudh-s-to-, \*roudh-s-to-): ant. sass. rost ags. rúst a. a. t. rost 'ruggine' lit. rustas 'bruniccio' lett. rusta ruste 'colore bruno' (Jонанской IF. viii 162 sgg.).

losiá-s losiá-m 'zolla' (-\*reud-s-to-,\*roud-s-to-): lat.  $r\bar{u}dera$  ant. isl.  $r\bar{u}st$  ( $=*r\bar{u}d-s-ti-$  Persson BB. XIX 268) 'ruderi' (Johansson l. c.).

lohá- lóhita- 'rosso': rudhirá- róhita- gr. ἐρνθρός lat. ruber ant. isl. ruad 'rosso' got. rauðs ant. isl. rauðr ags. réad a. a. t. rōt lit. raūdas ant. sl. rūdrū. Probabilmente è da collocare qui lodhra-s 'Symplocos racemosa', nome d'una pianta dalla cui seorza si ricava

¹ Ingegnosa ma non sicura è l'ipotesi del Persson, op. cit. 103 n. che riconduce  $lik\bar{s}\bar{a}$  e il lat. rixa a un medesimo tema \*reik--(e)s- $\bar{a}$  ¹ cosa che affligge, irrita ².

una polvere rossa. — lohá-m 'metallo' specialmente 'rame' rientra qui e significa propriamente 'il rosso' (cfr. Schrader Forsch. z. Handelsgesch. v. Warenk. 121 e 127, Sprachv. u. Urg. <sup>2</sup> 276, 303 e 307)? (altrimenti Uhlenbeck PBB. xvii 35 e Hirt PBB. xxiii 355).

valmika-s 'formicaio' (per metatesi di \*malv-): vamrá-s vamri 'formica' (da \*varm-) gr. Fόρμαξ (μύρμηξ per assimilazione) ant. irl. mo'rb ant. sl. mravija 'formica'. Per il lat. formīca cfr. Solmsen, KZ. XXXIV, 18 sgg.

abhi-vlangá-s 'rete' abhi-vlag- 'prendere, acchiappare' (cfr. Geldner, Ved. St. 1, 140): vrjána-m 'recinto, circondario, territorio' vrajá-s 'siepe' ecc. gr. δέμβομαι 'mi aggiro' δόμβος 'trottola' ecc. ags. wrencan 'torcere' wrenc 'raggiro, astuzia' wrincle 'grinza' a. a. t. renken 'drehend hin- und herziehen' lit. rengti-s 'piegarsi' (Zupitza KZ. xxxvi, 56).

çlathá— 'rilassato, lento, languido' çlathayati 'allenta, scioglie' ecc.: çrathnáti, çratháyati 'allenta, scioglie' ags. hreddan 'liberare' ant. fris. hredda a. a. t. retten id. (Kluge Wb. 316, Zupitza Gutt. 186).

sydlá-s 'fratello della moglie': antico sl. šurī šura id. ¹

È vero che molti altri esempî di l = idg. r si trovano spesso citati, oltre ai suddetti, ma si fondano sopra

<sup>&#</sup>x27;Un altre esempio di  $l=\operatorname{idg.} r$  si avrebbe secondo il Lides, Stud. 48 sg., in kalká-s 'sterco, lordura; pasta; peccato' (ags. horh 'lordura' a. a. t. horo 'fango' ecc., idg. \*qor-qo-) kilbiṣa-m 'peccato' (ant. irl. coirbim 'macchio' ecc.) da una radice \*qer-. Ma lo stesso Lidén riconosce che i derivati di questa radice si distinguono da quelli di \*qel- (lat. cātīgo ecc.). [Nota aggiunta sulle bozze].

etimologie sbagliate o poco verisimili. Ricordiamone alcuni:

úpalā è tradotto dal Böthlingk 'der obere kleinere Mühlstein' ed il composto upala-prakṣín- è spiegato dal Grassmann 'den obern Mühlstein anfügend'. Essi dunque mettono in relazione upala- con upári 'sopra' (gr. ὑπέρ, lat. s-uper, ant. irl. for, got. ufar) e lo prendono per una forma alterata di \*upara- 'superiore'. Invece io credo che úpala-s significasse dapprima 'pietra', e che il senso particolare di 'macina', come quello di 'pietra preziosa', non sia che una determinazione specifica di quel significato generico. In ogni caso è più prudente dire che la vera etimologia di úpala-s úpalā ci sfugge.

ulūkhala-m 'mortaio' (ulūkhalaka-m 'piccolo m.') potrebbe credersi composto da \*ulu-=urú- 'largo' e da khála-s 'aia', secondo il Grassmann (s. v.) e spiegarsi 'weiten Stampfboden habend'. Ma è una pura ipotesi e come tale egli la dà.

La connessione di kalmalí—ș 'splendore' (onde kalmalīkín—' ardente, fiammante') col lat. cremāre e col lit. kársztas 'ardente', accennata dal Bezzenberger, BB. xvi 246, non è da lui dimostrata, ne è così palpabile da dover essere senz'altro riconosciuta per vera. — Pu-

¹ Alcuni vocaboli che altri cita fra gli esempî di l = idg. r sono stati già da noi ricordati fra quelli di l = idg. l, p. es. lelāyāti lelāyā. Così lānchana-m, che abbiamo connesso con lakṣati, è messo in relazione con ramṇāti 'ferma, consolida' e col lit. remti 'appoggiare, sostenere' dal Wackernagel, Ai. Gr. I. 220.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Esiste bensí un aggettivo úpara-, ma significa 'inferiore, posteriore' e deriva da úpa 'sotto' (idg. \* upo) per mezzo del suffisso-ra- (= idg. -ro- oppure -lo-).

ramente ipotetica è la relazione, ammessa dal Leumann, Et. Wb. 99, tra kúlāla-s 'vasellaio' e carú-ş 'bacino' (ant. irl. co're n. cimbr. pair ant. isl. hverr ags. hwer id.).

dauvālika—, nome di un popolo menzionato in Mahābh. 2, 1874, ritenuto dal Wackernagel Ai. Gr. I 220 come formalmente identico a dauvārikā—s 'portiere': ma anche questa è una semplice congettura.

palpūláyati 'lava' e pálpūlana-m 'lisciva' sarebbero (Wackernagel l. c.) parenti del lat. pūrus. Ora se questo, come acutamente osservò lo Skutsch BB. xxi, 88, sgg., è alla sua volta connesso col gr. πτο 'fuoco' e vuol dire 'purificato per mezzo del fuoco', come si può conciliare il suo primitivo significato con quello delle voci indiane? Io piuttosto inclino a vedere in palpūl— una formazione dalla radice \*pel— 'fluire, nuotare, lavare', di quella radice cioè di cui si ha un ampliamento in \*pl-eu— (ai. plávate 'nuota, si bagna ecc.', gr. πλέω 'navigo' lat. pluō ant. irl. luanam 'lavo' ecc.). Se questa mia ipotesi è vera, noi avremmo un esempio di più da aggiungere alla lista di quelli di l— idg. l.

pippala-m 'bacca' è considerato dal Wackernagel l. c. come 'urverwandt' col gr. πέπεω 'pepe'. Ciò è assolutamente falso. Il nome del pepe entrò nella lingua greca, che poi la trasmise alle altre lingue indogermaniche d'Europa, per importazione dal mondo ario. La pianta del pepe è originaria dell'India, e a

¹ «Die indische Bezeichnung des Pfeffers» dice il Kretschmer, Einl. in d. Gesch. d. gr. Spr. 21 « pippali bezw. \*pippari, ist mit dem Gewurz selbst, etwa im IV vorchristlichen Jahrhundert, zu den Griechen gewandert (gr. πέπερι), von diesen zu den Römern (lat. piper) und, Jahrhunderte später, zu den Germanen (ags. pipor), Slaven (asl. piprä), und Litauern (lit. pipìras)».

quanto pare precisamente del Malabar, 1 ed è quindi verisimile che di là derivi anche il suo nome. Questo nome (forse originario di qualche dialetto dravidico parlato in quella contrada?) avrà suonato pippala— pippali nei dialetti che serbarono inalterato il suono l, e \*pippara— \*pippari in quelli che mutavano l in r. Il greco lo tolse in prestito da uno di questi ultimi. 2

Vi sono infine dei casi in cui già nel tempo indogermanico si avevano forme con r e forme con l le une accanto alle altre. In casi siffatti non siamo autorizzati a dire che l indiano siasi svolto da r indogermanico, come d'altra parte non possiamo affermare il contrario per le forme indiane con r. È possibile tanto l'una quanto l'altra cosa, ma è anche possibile che i due tipi indiani rispondano rispettivamente ai due tipi indogermanici. Ecco i casi in questione.

gálati (Dhāt. 15.39) gilati 'inghiotte' gilana-m gili-ṣ 'inghiottimento' ecc.: giráti girati 'inghiotte' garaṇa-m 'inghiottimento' ecc. — gr. καβλέει · καταπίνει (Hes.) 'trangugia' δέλεαο δέλετοον δέλος 'esca' eol. βλήο id. ant. irl. gelim 'divoro, consumo' ro-gelt 'depastus est': gr. βιβρώσκω 'divoro, consumo' βορά 'pasto' lat. νοτο ant. isl. kuerk 'gola, gozzo' a. a. t. quercha querchala id. lit. gérti 'bere' ant. sl. żira, 'inghiotto'.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Cfr. Lassen, Indische Alterthumskunde, I<sup>2</sup> 326 sg. e la letteratura ivi citata.

² Il Franke BB. XXIII, 174 crede la parola piper importata dalla Persia, al pari di βήρυλλος, λάππος, σάπχαρ, forse per la medesima ragione per cui credeva ciò il Lassen l. c., cioè per via del rotacismo. Ma questo argomento non ha valore, esistendo anche nell' India linguaggi rotacistici. D'altra parte si noti che il nome persiano del pepe (pilpil) è d'importazione indiana posteriore al passaggio di l in r nell'iranico.

balbalā-karoti 'balbetta' Balbuthá-s (n. pr.): barbura 'balbettante' Bṛbu-s (n. pr.) Bṛbád-uktha-s (soprannome d'Indra) — lat. balbus balbutiō: gr. βάρβαρος 'straniero' (cioè 'parlante in modo inintelligibile', lit. birbti 'sussurrare'.

lumpáti 'rompe, guasta, saccheggia 'lopa-s lopana-m 'guasto, danno' loptra-m 'preda': rápyati 'ha dolori' ropa-m 'foro, buco' ropi-s 'dolore straziante' ecc. — lit. lùpti 'sgusciare, scorticare': lat. rumpō ant. isl. riufa ags. réofan 'rompere'.

sthūlá- 'grosso, massiccio': sthūrá- 'spesso, forte, saldo' — στυλος 'colonna' ant. sved. stūr 'grosso' lett. stūrs 'ostinato'.

jálpati 'mormora, parla' jálpa-s jalpana-m 'discorso ' jalpi-s' mormorio ' sarebbero, secondo il Benfey Die Hymnen des Samaveda gloss. p. 60, affini a júrate 'cigola, stride' (cfr. jaranyú 'gridante ad alta voce' jará 'strepito, gridio') e al lat. garrio (quindi anche al gr. yhovs 'voce' ant. irl. gā'r 'grido' n. cimbr. gawr garm 'clamor' a. a. t. cherran 'gridare, nitrire, stridere ': quanto al lit. garsas 'suono' cfr. Brugmann, Grundr. I<sup>2</sup> 786). In questa ipotesi jálpati deriverebbe dalla forma ampliata \*ger-p- della radice \*ger 'far rumore, parlare'. Ma accanto a questa esisteva un'altra radice \*gel- d'ugual significato o simile (lat. gallus propriamente' il gridante' o 'il cantante' [cfr. il got. hana a. a. t. hano ted. Hahn 'gallo': lat. can' ant. irl. canim 'io canto', e il lit. gaidys 'gallo': gëdóti 'cantare'] m. cimbr. gawl 'chiamare' ant. isl. kalla a. a. t. kallon id. ant. sl. glasů 'suono' glagolati 'parlare, e nulla ci vieta di riportare jálpati a \*gel-p- anzichè a \*qer-p-. È dunque chiaro che da esempî di questo

genere non si può trarre alcuna conclusione circa il modo in cui l'indiano rispecchia le due liquide originarie.

Per riepilogare quanto si è detto fin qui, se da una parte numeriamo gli esempî di l - idg. l da noi passati in rassegna e dall' altra quelli di l = idg. r, troviamo che i primi non sono meno di 130, laddove i secondi superano di poco la ventina. Concediamo pure che degli esempî che figurano nella prima lista alcuni siano incerti: abbiamo già notato i casi di dubbia etimologia (come apasalavi ecc.) e quelli in cui il vocabolo sanscrito è sospetto di alterazioni dialettali (lakuda-s laquda-s ecc.). Ad ogni modo, siccome questi esempî dubbî non rappresentano che una minoranza, la sproporzione fra il numero dei casi di l = idg, l e quello dei casi di l idg. r rimane sempre enorme, e quindi non può essere casuale. Cosí è provato che l'indiano conservò, in certe condizioni, la distinzione tra le due liquide primitive.

D'altra parte non può mettersi in dubbio che nell'indiano avvenisse, naturalmente in altre condizioni, il passaggio di l in r. Infatti nell'enumerare gli esempi di l idg. l abbiamo spesso trovato delle forme con r parallele a quelle con l: ricordiamo p. es. irati accanto ad iláti 'egli va'; cará-s cáraka-s 'esploratore' accanto a kaláyati 'osserva'; rábhati rábhate accanto a lábhati lábhate 'prende, afferra'; rámbate accanto a lambate lambati 'pende'; riptá- 'tinto' riprá-m 'lordura' accanto a limpáti 'tinge, macchia'; rócate 'splende' rócas- 'splendore' rocaná- 'chiaro' accanto a lokati 'guarda' locana- 'chiaro'; várati várate 'avvolge' accanto a válati 'si volge' ecc. — Vi sono degli esempî di r idg. l ai

quali non corrisponde alcuna forma parallela con l. 1 Questi esempî sono parecchi e ben conosciuti, così che basterà ricordarne alcuni: arghá-s 'valore, pregio' (gr. ἀλφείν 'meritare, acquistare' lit. algà 'mercede'), karşû 'solco ' kṛṣáti 'ara, solca ' (gr. τέλσον 'solco che segna il confine'), karpara-s' tazza' (gr. κάλπις' brocca, urna' lat. calpar), kūrcá-s 'ciufio, mazzetto' kūrcaka-s 'ciuffo, spazzola, pennello' (lat. culcità), praçna-s' cesta, intreccio' (gr. πλέκω 'intesso, intreccio' πλεκτή 'fune, rete' πλόκος πλόκαμος 'treccia di capelli' lat. plecto implico explico got. flahta 'treccia di capelli' a. a. t. flehtan 'intrecciare') rāyati 'abbaia' (alb. l'eh' io abbaio' lat. latro got. lailoun 'ingiuriavano' lit. lóju 'abbaio' ant. sl. laja, 'abbaio, ingiurio'), rinákti 'lascia, lascia libero' (arm. lk'anem 'lascio' gr. λείπω id. lat. linguō got. leihwan a. a. t. līhan 'prestare' lit. līkti 'lasciare' ant. sl. otň-lekň 'residuo'), sarpis- 'burro, sego' srprá- 'grasso' (gr. ἔλπος· ἔλαιον. στέαο [Hes.] 'olio, grasso' got. salbon 'ungere' ags. sealf 'unguento' a. a. t. salba id.), sárva-'intero, completo, tutto '(gr. őlog ion. oblog 'intero' lat. salvus), hári- hariná- harít- 'fulvo, gialliccio' (lat. helvos holus ant. irl. gel 'bianco' ags. geolo a. a. t. gelo 'giallo' lit. żālia-s ant. sl. zelenu 'verde').

Questo diverso trattamento del primitivo l non può spiegarsi che per diversità di dialetti. La lingua protoaria dovette possedere ambedue le liquide ereditate dall' indogermanico. Dei dialetti indiani che da essa poi si svolsero, alcuni le conservarono sempre distinte,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ciò non significa già che forme con *l* in questi casi non siano esistite, ma vuol dire soltanto che i documenti a noi pervenuti non ce le hanno, per semplice caso, conservate.

altri invece le confusero mutando l in r. Sicchè, riguardo al trattamento di l, tutti i linguaggi arî dell'India antica si possono dividere in due gruppi: linguaggi rotacistici e linguaggi non rotacistici. I limiti geografici di questi due gruppi non si possono nettamente tracciare, ma può dirsi che coincidano all'ingrosso con quelli che separano il dominio della lingua e letteratura vedica da quello della lingua e letteratura sanscrita propriamente detta, È infatti generalmente ammesso che cotesti due rami dell'antica letteratura indiana fiorirono non solo in tempi ma anche in luoghi diversi, e che le corrispondenti forme di linguaggio rispondono a due fasi cronologicamente diverse di due distinti dialetti. 1 Quella parte del popolo indiano che creò la poesia vedica dimorava nel Panjāb e nel bacino dell' Indo, mentre la letteratura epica e classica si svolse presso le genti che abitavano le parti orientali dell'India, ossia nella regione bagnata dal Gange. Sicchè il vedico è un dialetto dell' India occidentale, il sanscrito dell' India orientale.

Che in quel gruppo di dialetti al quale appartiene il vedico fosse normale il passaggio di l in r, si scorge dal fatto che in esso le forme con r sono di gran lunga più numerose che nel sanscrito. Ho avuto già occasione di riferire i calcoli del Whitney sulla frequenza di l nei varî periodi della letteratura indiana, e non ho bisogno di tornarci sopra. Invece è opportuno che ci domandiamo come mai anche nel vedico, dialetto

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Cfr. Wackernagel Ai. Gr. I, pag. xxi, Pischel GGA. 1884 pag. 512, R. O. Franke BB. xvii. 73 e GGA. 1891 pag. 976 sg., 982 sg., Oldenberg Die Religion des Veda pag. 1.

eminentemente rotacistico, compaiano non di rado delle forme con l. - Si noti che il vedico non solo possiede dei vocaboli con l che si ritrovano poi nel sanscrito, ma ne possiede anche taluni che in questo più non ricorrono: pulu- 'molto' accanto a purú- (class. soltanto purú-), miçla- 'mescolato' accanto a migrá-(class. soltanto micrá-), e pochissimi altri (cfr. WACKER-NAGEL, Ai. Gr. I 216). — Lasciando da parte le alterazioni che il testo vedico ha subito nel corso dei secoli, ma alle quali sarebbe errore l'attribuire la mescolanza di forme dialettali che esso ci presenta, due riflessioni sono da farsi. In primo luogo non è necessario credere che i limiti geografici della letteratura vedica coincidessero rigorosamente con quelli del rotacismo, potendo darsi che alla creazione di essa abbiano contribuito, benchè in minima parte, regioni in cui si parlavano dialetti non rotacistici. Ora si sa bene che dovunque esiste una lingua consacrata all' uso letterario (e tale era appunto il vedico), essa non può non subire l'influsso della lingua viva del paese in cui viene ad essere adoperata. D'altra parte si può e si deve anche pensare all'infiltrazione di elementi derivanti da dialetti parlati in altre regioni. L'India vedica dovette mantenere rapporti colle parti più orientali del continente, come si può del resto argomentare dalla menzione del Gange e della Yamuna che occorre nel RV (v, 52, 17; vii, 18, 19; x, 75, 5); e questi rapporti avranno esercitato un'azione anche nell'ordine linguistico.

Più facile è la spiegazione del fenomeno inverso, cioè del trovarsi, abbastanza spesso, nel sanscrito forme con r. Anche qui si potrebbe pensare alla parte

che avrebbero preso allo svolgimento della letteratura classica territorî in cui si parlavano dialetti rotacistici. Ma specialmente convien riflettere che la letteratura vedica, la quale racchiudeva quanto v'era di più sacro e venerando per il popolo indiano, dovette, anche nell'ordine del linguaggio, esercitare un'influenza notevole sulla letteratura sanscrita, che si svolse parecchi secoli dopo. Come nel mondo occidentale le lingue romanze, al contatto col latino che continuava a vivere nella tradizione letteraria e religiosa, si arricchirono di quelle voci 'dotte' che oggi il glottologo riesce a discernere da quelle di tradizione popolare; e come nell'India medesima i dialetti pracritici, specialmente quelli che ebbero un uso letterario, e poi i moderni, tolsero dal sanscrito, talora leggermente modificandole, talora serbandole nella lor forma genuina, quelle voci che i grammatici chiamano nel primo caso 'tadbhava', nel secondo 'tatsama', così è da credere che il sanscrito della letteratura epica e classica abbia sentito l'influsso del sacro idioma della cruti. 1

Ma il processo fonetico, per ciò che spetta alle liquide, non si arrestò qui. Nel medio-indiano avviene, più o meno di frequente secondo i dialetti, il passaggio di r in l: esso è un fatto sporadico nel pāli e nel māhārāṣṭrī, è normale invece nel māgadhī delle iscri-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Io son ben lontano con ciò dal ritenere, come fa il Senart, che il sanscrito sia una lingua 'matériellement fondée sur la langue vedique' (Journ. Asiat. viii. 8. p. 404), e dall'affermare che 'par la manière dont il s'est constitué et fixé, il est une langue scolastique, née, elaborée dans un milieu restreint et exclusif.' (ivi p. 335). Il sanscrito ha per fondamento una forma di linguaggio vivo: cfr. i citati articoli del Franke in BB. xvii e in GGA. 1891.

zioni di Açoka. <sup>1</sup> Questi dialetti non rappresentano una corruzione o uno svolgimento del sanscrito o del vedico, ma risalgono a tipi di linguaggio che esistevano fin da antico accanto a quelli e indipendentemente da quelli. <sup>2</sup> L'analisi linguistica ha messo in luce non pochi fatti che dimostrano l'influenza esercitata da cotesti dialetti sulla lingua dell'antica letteratura indiana: <sup>8</sup> come un fatto di questo genere potrà dunque spiegarsi la presenza di forme con l idg. r tanto nel vedico quanto nel sanscrito.

In conclusione ecco in qual modo io credo di poter tracciare, approssimativamente, la storia delle liquide nell' indiano. Il proto-ario, ossia indo-iranico, eredita dall'indogermanico le liquide l, r, e le conserva distinte, e le trasmette all'indiano. Un gruppo di dialetti dell' India muta l in r, mentre un altro serba la distinzione primitiva. Al primo gruppo appartiene il substrato principale del linguaggio vedico, al secondo spetta quello del sanscrito. Le forme con l idg. l che occorrono in quello e le forme con r idg. l che occorrono in questo, si possono spiegare per via di contaminazioni tra i due gruppi dialettali e per l'influsso dei Veda sulla letteratura sanscrita. In età posteriore alla separazione dei dialetti che conservarono le due

¹ In altri dialetti sembra invece che avvenisse il contrario, cioè l'ulteriore confusione di l con r anche nei casi in cui l'antico indiano serbava distinte le due liquide. Questa confusione è presupposta da certi linguaggi moderni dell'India: cfr. Beames, A comparative grammar of the modern aryan languages of India I 247 sg. 250 sg. [Si noti che la Gramm. del Pischel non era ancora uscita quando io scriveva queste linee].

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Cfr. P. v. Bradke ZDMG. xl. 657-690.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Cfr. P. v. Bradke 1. c. 677 sgg. e la letteratura ivi citata.

liquide da quelli che mutarono l in r, ma non posteriore alla composizione delle parti più antiche del Rigveda, alcuni dialetti popolari (di cui il păli e i prăcriti rappresentano uno svolgimento seriore), cambiarono r in l, e da essi i vocaboli con l idg. r penetrarono nel vedico e nel sanscrito.

Ora passiamo a dire qualcosa intorno alle lingue iraniche, rispetto alle quali, come ho avvertito fin da principio, ci troviamo in una condizione meno fortunata che rispetto all'indiano, giacchè dell'iranico antico conosciamo due soli dialetti, e dei moderni abbiamo bensì una cognizione più estesa, ma ancora troppo imperfetta.

I due antichi linguaggi iranici di cui possediamo documenti, cioè l'avestico e l'antico persiano sono rotacistici. L'avestico ignora del tutto il suono l, per il quale il suo alfabeto non ha alcun segno. E poi il suo rotacismo è direttamente attestato dai numerosi vocaboli in cui esso risponde con r all'idg. l. Eccone alcuni: ar jat 'merita, è degno' (gr. ἀλφείν 'meritare, acquistare 'ecc.), dar ga- 'lungo' (gr. δολιχός lat. longus got. laggs ant. sl. dlugu), paravo 'molti' pourutās 'pienezza' (gr. πολύς 'molto' πλήθω 'sono pieno, mi riempio 'ecc.), var²mi-š 'flutto' (alb. val'ε 'flutto, onda, ebullizione' ags. wielm wylm 'ribollimento' ecc.), raocayeiti 'illumina' raoxšna- 'lucente' (gr. λευκός 'bianco' lat. · lūceō lūx pruss. lauxnos 'stelle' ecc.), rənja'ti 'si affretta' rəvīš 'snelle' (gr. ἐλαφοός 'agile, snello' ἐλαχύς 'leggiero' ecc.), sravah- 'parola, preghiera' (gr. κλέος 'rinomanza' ecc.), zrayah- 'mare' (lat. glīscō), zaranim 'oro' zairi- 'aureo, giallo' (lat. helvos a. a. t. gelo ' giallo'), ha<sup>u</sup>rva- 'intero, tutto' (gr. δλος 'intero' ecc.). L'alfabeto cuneiforme persiano possiede invece un se-

gno particolare per il suono l, ma questo segno, nei documenti a noi pervenuti, non ricorre che in un sol passo della grande iscrizione di Dario, in due parole straniere: Dubālah, nome d'un paese della Babilonide, e Halditahyā (gen.), nome d'un personaggio armeno. Gli esempî di r - idg. l sono poco numerosi, come è naturale, data la scarsità dei testi a noi giunti, ma bastano per dimostrare che il persiano era un linguaggio rotacistico: darga- 'lungo' (v. sopra), drayahyā 'in mare' (id.), paru- 'molto' (id.), raucah 'giorno' (av. raocah arm. lois 'luce' eec.), zuruh-kara- 'operante raggiri, ingannatore' (lit. pażulnus 'obliquo, ripido' ant. sl. zŭlŭ 'cattivo'), haruva- 'intero, tutto' ( av. ha rvagr. ölog ecc.) A questi esempî ricavati direttamente dai testi persiani si può aggiungere spara- 'scudo' (ar. phála-m 'asse, tavola', phálaka-m 'asse, tavola, scudo') conservatoci da Esichio nella glossa σπαραβάραι οί γεοροφόροι. Anche in alcune parole d'origine straniera s' incontra r per l: Arbairāyā (loc.): babil. Arba'ilu; Tigrām (acc.): babil. Diglāt; Nadintabairah: babil. Nidintabel; Bābiru-š Bābiruviyah: babil. Babīlu. 1 Ora l'avestico e l'antico persiano non rappresentano che una parte

¹ La diversità di trattamento del l in questi vocaboli e nei due sopra citati (Dubālaʰ, Haldita-) deve spiegarsi nel modo seguente. Gli uni dovettero essere accolti in età molto antica nel lessico iranico, e quindi ebbero tempo di alterarsi e adattarsi alle condizioni della lingua in cui erano entrati. Gli altri invece erano sentiti veramente come vocaboli stranieri e come tali serbavano una forma simile a quella originaria, se non uguale. Si pensi all' uso delle lingue moderne di tradurre quei nomi stranieri (per lo più geografici) che appartengono al patrimonio della coltura generale, ma non quelli meno noti o entrati soltanto da poco tempo nella storia. Noi Italiani sogliamo dire p. es.

dell'antico iranico: quindi la loro testimonianza non ci autorizza a concludere che il rotacismo sia una caratteristica generale delle lingue iraniche, e meno che mai ad affermare che risalga a un'età proto-iranica. Vediamo allora che cosa ci dicono in proposito le lingue neo-iraniche, se pure, nello stato presente delle nostre cognizioni, è possibile fondare sopra di esse qualche solida deduzione.

Il baluci e l'afghano, due linguaggi della cui indagine scientifica si è reso specialmente benemerito il Geiger, appaiono manifestamente rotacistici. Ecco in prova di ciò alcuni esempî: bal, ārt afgh. ōra 'farina'1 (gr. ἀλέω 'macino, stritolo'), bal. gvark 'lupo' (gr. λύκος alb. ul'k lit. vilkas ecc.), bal. gvarm 'incendio' (ags. wielm 'ondeggiamento, ribollimento' ecc.), bal. runag ' mietere' (ai. lunāti lunoti 'miete, coglie' gr. λήτον 'messe' ecc.), bal. sard 'freddo' afgh. sor id. sara 'inverno' (lit. száltas 'freddo' ecc.), bal. rōš (dial. nord) rōč (dial. sud) afgh. rvaj 'giorno' (ai. locana- 'chiaro' lat. lūx ecc.), afgh. rāyī 'egli grida' (lat. latrāre ecc.), afgh. spāra 'vomere' (ai. phāla-s id., a. a. t. spaltan 'fendere' ecc.), varaī 'lana' varīna 'lanoso' varan 'avente lunghi peli' (gr. οὐλος [= \* τολνος] 'ricciuto' lat. lāna lit. vílna 'lana') afgh. vraža 'pulce' (gr. ψύλλα lit. blusà ant. sl. blucha id.). Nell'afghano, astraendo dai

Ratisbona, Francoforte, il Danubio, il Meno, ma Halle, Weimar, la Saale, la Ilm: e a analogamente i Tedeschi dicono R.m, Florenz, Mailand ma Livorno, Parma ecc.

¹ Col segno r si rappresenta un suono che è lo svolgimento di r + dentale: cfr. mar 'morto' (= av. mar²ta- 'uomo, mortale', ai.  $m\'{a}rta$ - gr. μορτός · ἄνθρωπος Hes.), nvaraz 'quaglia' (ai.  $v\'{a}rtik\bar{a}$  gr.  $\breve{c}$ ρτος id.), vur 'egli portò' (= np. burd id.; gr. vερω ecc.) ecc.

187

vocaboli d'origine straniera, il suono l' rappresenta una dentale originaria: p. es. larya 'dilazione' (av. dar'yaai. dīrghá- 'lungo'), las 'dieci' (av. dasa ai. dáça ecc.), lūr 'figlia' (av. dug'dā ai. duhitár- ecc.). Nel baluci si trova l in parole tolte da altre lingue, per lo più dal persiano (gvadil 'codardo', ilag 'lasciare', malay 'fregare, consumare', pālāyag 'colare, filtrare', pahlī 'costola': cfr. Hübschmann ZDMG. xliv, 554 sgg.) più di rado dall'arabo (p. es. halk 'villaggio, casale'), oppure in determinate combinazioni fonetiche (nel gruppo hl svoltosi da fr: juhl juhul 'profondo', da unire col n. pers. zufr av. jafra id.).2

Anche il neo-persiano risponde quasi sempre con r all'originario l, ma non mancano dei casi in cui gli risponde con l. Ecco alcuni esempî di l passato in r: āran 'braccio' (gr. ¿¿¿ɛ̞̞̞̞̞̞̞ lat. ulna ecc.), ārd 'farina' (g. ἀλέω 'macino'), dēr 'lungo' (gr. δολιχός ecc.), gurg 'lupo' (gr. λύκος ecc.), rōbāh 'volpe' (arm. aλuēs id.), roz 'giorno' (arm. lois 'luce' lat. lux ecc.), sard 'freddo' [agg.] (lit. száltas id.), s"pār 'vomere' (ai. phāla-s id., a. a. t. spaltan 'fendere' ecc.). Gli esempî di l idg. l sono: lab 'labbro' [paz. law phl. lap] lafca 'grosso labbro' (lat. labium ecc.), listan [phl. l(i)stan l'istan l'ec-

<sup>1</sup> Come prestiti dall' indiano saranno da considerare, almeno nella massima parte, quei vocaboli che il Trumpe (ZDMG, xxIII. 130-133), considerandoli come parte del patrimonio lessicale indigeno, mette a riscontro coi corrispondenti sindhi per confermare la sua tesi dell'origine indiana del genuino afghano. Incerti sono lau 'raccolta' e lavda.l 'dire, parlare': cfr. W. Geiger Etym. u. Lautl. d. Afghanischen (Estr. dalle Abh. d. k. b. Akad. d. Wiss. Phil.-phil. Cl., xx, 1) pagg. 32 e 45.

<sup>2</sup> Cfr. W. Geiger Lautlehre des Balüci (Estr. dalle Abh. ecc. xix, 2) p. 19-20.

care' (gr. λείχω lat. lingō ecc.), ālūδan 'imbrattare' (gr. λύθρον λυμα 'lordura, macchia' lat. lutum ecc.), ālēxtan 'saltare' (got. laikan 'danzare' saltare' ags. lácan id. lit. láigyti 'correre intorno'), galū gulū 'gola' (lat. gula a. a. t. kela ecc.), gulūla 'palla' (gr. γλουτός 'natiche' [propriamente 'rotondità'] a. a. t. kliuwa chliwa 'palla, gomitolo' ecc.), calīδan 'andare' (gr. πέλω 'versor' ecc.), kal 'calvo' (ai. áti-kulva- [oppure -kūlva-] 'affatto calvo' lat. calvus), kul 'curvo' (gr. κυλλός id.), šal 'coscia' (gr. σκέλος id.). Abbiamo in questi casi la continuazione del l primitivo, oppure un l svoltosi da un anteriore r, il quale alla sua volta (come in āran ard ecc.) risalirebbe a un idg. l? Ci troviamo di fronte al medesimo problema che ci si presentava per l'indiano, e che crediamo d'aver risolto ammettendo la parziale conservazione del l. Per il persiano bisogna contentarsi di giungere soltanto a un certo grado di probabilità nelle conclusioni, poichè gli studî grammaticali ed etimologici intorno a questa lingua non sono così approfonditi come quelli relativi all'indiano. È certo che un r si mantiene, generalmente, inalterato nel neo-persiano. Per il caso di r = idg. l bastano a dimostrar ciò gli esempî sopra citati. Per quello di r – idg.

¹ P. Horn Gr. d. iran. Ph. I. 2. pag. 55 aggiunge a questa lista anche i seguenti: kulāh 'berretto' (a. a. t. hulla 'velo, copertura del capo, mantello': cfr. anche KZ. xxxii. 582 sg.). kōlāĉan 'scavare' (ted. hohl 'vuoto, cavo'), zalla zilla 'grillo' (ai. jhillikā jhillī id.). Contro queste etimologie di kulāh e kōlāĉan si dichiara Hübschmann Pers. Stud. 263. Quanto a zalla zilla, che questi lascia incerto se trattisi d'imprestito dall'indiano o di voci onomatopeiche sorte qua e là indipendentemente, si può osservare che, anche ammessane l'origine indogermanica, non si può precisare il valore della liquida originaria per mancanza di corrispondenti esempî europei o armeni.

r si possono ricordare i seguenti: baram 'io porto' (gr. φέρω ecc.), duxtar 'figlia' (arm. lustr gr. θυγάτης ecc.), kirm 'verme' (ai. kṛ'mi-s lit. kirmele ecc.), pursam 'domando' (lat. poscō [ \*porcscō] a. a. t. forskōn ecc.), rām 'quiete' (got, rimis id, lit, rimti 'calmarsi'), x āhar 'sorella' (ar. svásar- lat. soror ecc.), zar 'vecchio' (gr. γέρων ecc.). Soltanto in certe combinazioni fonetiche si ha d, cioè da rt, rd, rz: p. es. pul 'ponte' (av. posu-s 'guado' hu-pər'dwi 'provveduta d'un buon guado' a. a. t. vurt 'guado' ecc.), dil 'cuore' (av. zər²da 'col cuore' lit szirdis 'cuore' ecc.), mul' vino' (ai. mrdvikā 'vite, uva'), gilah 'lagnanza' (av. gər'za'te 'si lamenta'). V'è tuttavia qualche dialetto, fra quelli che hanno concorso a formare il persiano letterario, in cui il passaggio di rt, rd, rz in l non si verifica: altrimenti non si spiegherebbero ārd 'farina', sard 'freddo', marz 'tratto di paese' (lat. margo got. marka 'confine, paese di confine 'ecc.). 1 Nulla impedisce di supporre che in qualche altro dialetto si avesse il passaggio di r in l anche in altre posizioni, e magari in qualunque posizione, e che a tale dialetto spettino lab, listan, alextan ecc.: ma è una pura supposizione, non corroborata da nessun argomento solido. Bisognerebbe provare che si ha l da r anche nel caso di r originario. Come esempî di questo l si citano invero āluh 'aquila' (gr. ¿grz 'uccello' cimbr. eryr got. ara a. a. t. aro lit. erelis ant. sl. orili 'aquila' ecc.), e kalāy kulāy [accanto a karākar kurākar] ' cornacchia ' (gr. κόραξ ' corvo ' lat. corvus cornix); ma

<sup>&#</sup>x27;Non rientrano, naturalmente, in questa categoria i casi in cui la conservazione di r+ dentale può spiegarsi per estensione analogica. P. es. il tema di perfetto burd- (e lo stesso dicasi di tutti i verbi la cui radice esce in r potè rifoggiarsi sul tema di presente bar 'portare'.

[64]

aluh si spiega facilmente da \*ardu-fya- (Hübschmann KZ. xxxvi, 170), e rientra quindi tra gli esempî di l-r+ dentale: e per kalāy kulāy non è improbabile una spiegazione simile (basta ammettere un suffisso cominciante per dentale). Quanto a  $z\bar{a}l$  'vecchio', che ricorre accanto a zar e si connette col gr. γέρων ecc., è certo che risale a un tema \*zarta- la cui esistenza nell'iranico è attestata dall'afgh.  $z\bar{o}y$ . Il neo-persiano è una lingua assai mescolata: in sostanza rappresenta lo svolgimento del persiano degli Achemenidi, ma contiene elementi che presuppongono una base diversa (cfr. Hübschmann l. c. 168). È dunque possibile, se non probabile, che in una parte dei dialetti rappresentati dal moderno persiano fosse normale la conservazione del primitivo l.

Alla medesima conclusione sembra portarci l'esame del curdo e dell'ossetico — i due linguaggi dell'estremo occidente iranico — ma qui il materiale etimologico è più scarso e meno sicuro. Anche il curdo e l'ossetico rispecchiano tanto con l quanto con r l'indogermanico l. Nel curdo p. es. abbiamo da una parte ar 'farina', derg 'lungo', gerū 'gola', gur 'lupo', zer 'oro', e dall'altra kúlmek [accanto a kúrmik] 'pugno' (ru. kulakŭ id.; Justi Kurd. Gramm. 73), lapk 'zampa' (got. lōfa 'flache Hand' lett. lēpa ant. sl. lapa 'zampa'; Justi o. c. pag. Iv), liv 'labbro' (lat. labium ecc.), lī kim 'verso' (lit. ly'ti 'piovere' ru. liti 'versare': Pott citato da Justi pag. 74). Allo stesso modo nell'ossetico: ary 'pregio, valore' (gr. ἀλφείν 'meritare, guadagnare ecc.), dary 'lungo' (v. sopra), fürw 'alno' (a. a. t. felawa 'salice'), qur 'gola' (lat. gula ecc.), ruxs 'luce' (arm. lois lat. lūx ecc.), rūbas 'volpe' (arm. aluēs id.), di fronte a

hjin 'fuggire' (gr. λείπω 'lascio' ecc.), sald 'freddo' [sost.] (lit. száltas 'freddo' [agg.]), zäldä 'erba' (lat. holus) ecc. Si tratta senza dubbio di divergenze dialettali. Di l idg. r si hanno scarsissimi esempî: curdo kalā 'cornacchia' e hil— (dial. zaza er) — n. pers. fer a. pers. fra gr. πρό; oss. stali 'stella' (ai. stár—gr. ἀστήρ got. staírnō ecc.). Il curdo (dial. or.) pēl 'ponte' [accanto a per pird] deve essere tolto da qualche dialetto persiano. L'oss. qülüs 'voce' può esser connesso tanto col gr. γῆρυς 'voce' ant. irl. gā'r 'grido' ecc. quanto col lat. gallus ant. sl. glasŭ 'suono' ecc.

Insomma nell' iranico predomina il rotacismo, ma non mancano indizî per supporre che in certi dialetti le due liquide siano rimaste distinte fino da antico, come vedemmo esser successo in una parte del territorio indiano. L' indagine adunque delle lingue iraniche non infirma, ma piuttosto sembra avvalorare, la nostra sentenza secondo la quale il passaggio di l in r non deve considerarsi come una caratteristica generale delle lingue arie, nè può farsi risalire a un periodo proto-indoiranico. Con ciò tuttavia non è escluso che tra il rotacismo indiano e quello iranico possa esistere un nesso storico, anzi un' ipotesi di tal genere sembra acconcia a spiegare il fatto della continuità geografica dei territori indiani ed iranici in cui il fenomeno si verifica, Nell'India invero abbiamo veduto che spetta alla regione occidentale, contigua all' Iran, il vedico, il quale può prendersi per tipo dei linguaggi che mutano l in r, come nell'Iran l'avestico, e modernamente il baluci e l'afghano, che hanno la medesima caratteristica, spettano alle regioni limitrofe all' India vedica: così che si può parlare d'una zona rotacistica abbrac-

ciante da una parte il bacino dell'Indo, e dall'altra il Balucistan, l'Afghanistan e una porzione notevolissima dell'attuale regno di Persia, inclusavi l'antica Perside. Quanto poi alla maniera di spiegare questo nesso, non si possono fare che delle semplici ipotesi. Si può supporre che il fenomeno del rotacismo abbia avuto origine in un determinato punto di quel territorio, come una particolarità dialettale, e indi siasi diffuso sempre più largamente, in un'epoca nella quale la differenziazione delle varie lingue non era ancora progredita come la troviamo nei tempi storici. Ovvero si può ritenere che il fenomeno dipenda da mescolanza di linguaggi di differente origine: cioè, che il cambiamento di l in r sia avvenuto in seguito all'adozione della lingua aria da parte di un popolo cui ripugnava la pronunzia del suono l. 1 L'oscurità che avvolge le condizioni etnografiche pre-ariane dell' India settentrionale e dell' Iran non ci permette di formulare conclusioni che non siano puramente congetturali.

### GIUSEPPE CIARDI-DUPRÈ.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Una conferma di questa supposizione si potrebbe forse vedere per ciò che concerne la parte iranica, nella diversità di costumi che si osserva tra gli abitanti dell'Iran orientale e quelli del nord-ovest. Infatti cotesta diversità, che in parte si deve attribuire alla differenza dell'ambiente fisico (cfr. Ed. Meyer Gesch. d. Altertums I 513, 517), non potrebbe anche dipendere in qualche modo da una diversità del substrato etnico?

# INTORNO ALLE ORIGINI DELLA SCRITTURA LINEARE.

Nell'aprile del 1893 Letourneau comunicava alla Società antropologica di Parigi alcune sue osservazioni sopra i segni alfabetiformi incisi nelle pietre dei monumenti megalitici della Francia e mostrava come molti di quei segni avessero somiglianze coi caratteri detti fenici; e concludeva il suo discorso così: « Dei segni inferiori sopra i megaliti e sopra le roccie dei paesi celtici nella Spagna, alle Canarie, in Africa, se ne trovano alcuni che hanno una somiglianza innegabile con parecchie lettere degli alfabeti antichi più noti e d'origine africana. I caratteri alfabetiformi dei megaliti e delle roccie sono ancora rozzi, mal disposti in iscrizioni o isolati, qualche volta impiegati come motivi di ornamentazione.

« Non sappiamo qual valore reale ha potuto attribuirsi a questi caratteri; ma sembra che noi siamo in presenza d'un alfabeto in via di formazione, anteriore agli alfabeti antichi più conosciuti, i quali provengono tutti da popoli già storici. Infine questi segni sembrano indicare che i costruttori dei nostri monumenti megalitici siano venuti da mezzodì e siano apparentati con le razze del nord d'Africa.» <sup>1</sup>

Di cotesti segni alfabetiformi presi da dolmens della Francia, l'antichità non è contrastata, mentre è di gran lunga maggiore a quella attribuita ai caratteri detti fenici, perchè i dolmens hanno avuto origine nei tempi neolitici, come sepoleri, e sono stati adoperati fino all'introduzione dei metalli in Europa.

Ma una scoperta più curiosa e più sorprendente faceva Piette in un' epoca ancor più remota di quella dei dolmens e anteriore al neolitico, cioè in epoca corrispondente ad un secondo periodo mediano o di transizione fra il paleolitico e il neolitico europeo, verso la fine dell' epoca della Maddalena, secondo la divisione e la nomenclatura dei tempi preistorici francesi; scopriva, cioè, a Mas-d'-Azil, al sud est della Francia, in una grotta da lui esplorata molti ciottoli colorati con perossido di ferro e con segni alfabetiformi, analoghi a quelli trovati scolpiti sui dolmens.

Lo studio e la esposizione di questa scoperta fatti dallo stesso scopritore sono assai importanti e rivelano un fatto degno della maggiore attenzione. Piette medesimo lo segnala, secondo una comparazione dei segni della grotta di Mas-d'-Azil coi caratteri cipriotti ed egei, già in uso nel Mediterraneo prima della così detta scoperta fenicia, e conclude:

« Dallo studio comparativo risulta che nove segni grafici del Mas-d'-Azil sono identici coi caratteri del sillabario cipriotto: ke, mo, pa, lo, si, ve, sa, ti, ta. Otto

Bulletins de la Société d'Anthropologie de Paris, Paris 1893.

segni asiliari, di cui alcuni sono cipriotti, fanno parte dell' alfabeto egeo. Infine molte antiche iscrizioni dell' Asia Minore, specialmente della Troade, presentano caratteri eguali a quelli delle pietre di Mas-d'-Azil. Ritrovando negli alfabeti cipriotto ed egeo o nella scrittura in uso dell' Asia Minore prima della guerra troiana dei caratteri asiliani, si ha fondamento di pensare alle invasioni da occidente ad oriente hanno portato in queste regioni, in epoca antichissima, la scrittura in uso nei paesi dei Pirinei, solo la scrittura rudimentale del Mas-d'-Azil è stata, ai tempi preistorici, il patrimonio comune del littorale del Mediterraneo e delle rive dell' Arcipelago. » <sup>1</sup>

Lasciando fuori, per ora, le ipotesi espresse da Piette intorno all'origine dei segni alfabetiformi, sulle quali ritornerò, importante è anche a mostrare come molti di siffatti segni siano recentemente rinvenuti nel neolitico egiziano. Alcuni de' segni trovati incisi su vasi di creta e raccolti da Morgan, i confrontano poi, con quegli altri scoperti nel Mediterraneo orientale da A. Evans come micenei o egei e naturalmente prefenici.

Di fatti in uno studio importante <sup>8</sup> Evans aveva dimostrato l'esistenza di una scrittura con caratteri lineari nel Mediterraneo, e prima a Creta e poi in altre località dell'Egeo, anteriore alla nota scrittura fenicia o conosciuta come fenicia.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Etudes d'ethnographie préhistorique. Les Galets coloriés du Masd'-Azil. In L'Anthropologie, VII, 1896 con atlante separato.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Recherches sur l'origine de l'Egypte, Paris 1887. Pag. 166, fig. 528-48. Cfr. Ibinderu Petric, Nagadu and Bakas. London 1896.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Primitive Pictographs and Prae-Phaenicims Script from Cevete. Journal of hellenic Studien vol. XIV, 1894. London.

In altro scritto più recente lo stesso ingegnoso autore ha dimostrato la convergenza della scrittura cretese ed egea con la egiziana preistorica neolitica, o egitto-libica, come da lui è denominata, e scoperta a Bakas, a Nagada, ad Abydos, a Kahun e altrove, dove si sono vedute stazioni preistoriche del suolo egiziano. <sup>1</sup>

Ma neppur qui si ferma Evans nella sua comparazione: convinto che gli Egiziani preistorici fossero Libii e perciò di quella medesima stirpe che ha popolato l'Africa ad occidente dell'Egitto, compreso il Sahara, mostra anche la conseguenza della scrittura cretese ed egea, protoegiziana con questa oggi riconosciuta nelle iscrizioni libiche col nome di tifinagh, la quale comprende l'alfabeto libico. Analoga convergenza è evidente nell'alfabeto delle Canarie, che si ritiene appunto libico.

Ma noi possiamo estendere la comparazione più di quanto ha fatto Evans, che si è limitato al Mediterraneo, all'Egitto preistorico o libico od alla stessa Libia, cioè ai segni alfabetiformi di Mas-d'-Azil·e dei dolmens europei.

Difatti nelle piccole tavolette di avorio dell'Egitto preistorico, <sup>2</sup> trovansi segni perfettamente identici a quelli dei dolmens e ad alcuni di Mas-d'-Azil, come anche è facile di avvertire che altri segni sono identici alla scrittura cretese, egea e libica, con la canariense. Siffatti segni si trovano egualmente in certi tubetti di terra o argilla, scoperti nella quarta città

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Further discovries of Cretan and Aegean Script with Libyan and Proto-egyptian Comparisons. Journal ut. XVII, 1897.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> DE Morgan, Op. cit., 1897, pag. 167, fig. 550-55.

troiana, e così ripetuti come nelle tavolette di avorio egiziane sopra notate. 1 Del resto contemporanea alla scrittura cipriotta ed egea trovasi quella sparsa nei segni di vasi ed altri oggetti di argilla nella Troade e in molte delle tante città troiane.

Analoghe forme di scrittura appariscono più tardivamente in Italia, cioè nella prima età del ferro, come in altro luogo <sup>2</sup> ho mostrato. Gozzadini trascrisse i segni da lui trovati incisi nei vasi di terra cotta del sepolcreto di Villanova e altrove nel Bolognese. Io ho raccolto e riunito cotesti segni, da lui detti sigle e creduti puri segni di fabbrica, secondo la forma e la composizione più complessa, ed ho espresso l'opinione che mi pareva essere forme di scrittura, per la somiglianza che hanno con la scrittura in seguito denominata fenicia e chiamata universale nel Mediterraneo e altrove.

Chi voglia, difatti, comparare questi segni con quelli dei caratteri più antichi, cipriotti, fenici, arcaici, iscrizioni di Mesa, monete di Cartagine <sup>3</sup> e così via, troverà non dirò somiglianza, ma identità di forma, e medesimamente, se si vogliano comparare i caratteri, che sono più remoti, come gli Etruschi e quelli trovati incisi sulla misteriosa stela scoperta ultimamente al Foro romano, si avrà a confermare nel concetto che i caratteri detti fenici non siano che una derivazione di quei segni alfabetiformi apparsi fin dall'epoca preisto-

¹ Cfr. Ilios di Schliemann, e la memoria speciale di Sayor sulla scrittura.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Arii e Italici. Torino, 1898. Pag. 216, fig. 47.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Cfr. Lenormant, Essai sur la propagation de l'alphabet phénicien dans l'ancien monde. Paris 1872. Vedere specialmente le tavole.

rica in Africa, nel Mediterraneo e nell'Europa occidentale. I Fenici, se furono fenici coloro che diffusero l'alfabeto, non fecero che sistemare i segni conosciuti e già indicanti caratteri fonetici, e ridurli di numero, e così da renderli più facili e più comunicabili: ciascun popolo che accettò il fatto trovato utile, modificò probabilmente a suo modo le forme della scrittura, le quali oggi appariscono differenti d'origine.

Ma dei caratteri alfabetiformi bisogna ricercare un' origine più antica, la quale facilmente si può intravedere nelle pittografie e nei simboli, come si hanno in ogni parte del mondo e nei popoli antichi e nei moderni primitivi. 1 Così mi pare che nelle regioni dove sono apparsi i segni alfabetiformi di cui ho parlato, si debbano ritrovare le origini pittografiche e simboliche; e parmi sieno sufficiente indizio le iscrizioni rupestri della Liguria, di cui l'origine e l'epoca sono ignote. Chi osserva bene, si avvede subito che quivi sono rappresentati strumenti, utensili, mentre in altre iscrizioni sono rappresentati animali e uomini in vari atteggiamenti. 2 Nè diverso è il significato di alcune iscrizioni dei dolmens, dove spesso si vedono invece di segni alfabetiformi, forme di ascie primitive, mani e piedi umani in differente disposizione ed altre figure di significazione ignota. Nè differenti sono le sculture e le iscrizioni

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Cfr. la bella opera Makery, G. Picture-writing of the American Indians. 10th Report of the Bureau of Ethnology. Washington 1793.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Cfr. Bushnill, Le incisioni preistoriche sulle roccie di Fontanalba. Atti Soc. linguistica di scienze naturali. Genova 1897 — Id. Atti cit. 1899 — Issel, Rupe incisa All'acquasanta (Apennino ligure). Atti cit. 1899 — Id. Iscrizioni scoperte nel Finalese. Bull. Paletnol. Italiano, 1898.

trovate sopra roccie della Svizzera, la cui epoca non è determinata nè facile a determinare. A. Evans ha mostrato come anche nell'epoca micenea, quando erano in uso i segni lineari della scrittura prefenicia, i segni simbolici e pittografici non erano completamente eliminati, ma invece erano adoperati nello stesso tempo. <sup>1</sup>

È antichissimo, quindi, l'uso dei segni di scrittura nell'Africa e nell'Europa, e così antico che si hanno già forme determinate lineari, oltre le pittografiche fin dall'epoca della Maddalena, epoca cioè anteriore al neolitico. Alcuni di questi segni, troppo numerosi da principio, che probabilmente avevano carattere pittografico e poi simbolico, furono lentamente eliminati, col passaggio all'alfabeto fonetico; alcuni altri, però, sopravvissero fino alla sistemazione definiva avvenuta nel Mediterraneo, e formarono l'alfabeto da cui discesero tutti gli altri alfabeti europei e alcuni asiatici.

G. SERGI.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Cfr., Raber, Vorhistorische Sculpturandruck in Canton Wallis (Schweiz). Archiv f. Anthrop. vol. XV, pag. 375-77; XXI, pag. 279-94; XXIV, pag. 91-45, 135 op. cit.



# THE INFLEXION OF THE SUBSTANTIVE

IN THE

### ALGONQUIN LANGUAGES

- desta

Comparatively little is now left of the once widely extended Algonquin family of languages. In the sixteenth century of this era, when the Algic races were at the summit of their prosperity, many tribes speaking dialects of this stock ranged from Newfoundland and Labrador on the north to the Savannah river on the south, of course sharing the territory in most places with many other generally hostile races.

Chief extant tribes. — It is not possible in the present state of our knowledge to attempt to trace the origin of the Algic peoples. It is necessary, however, for the purpose of the present paper to mention the chief tribes which are yet in existence. Beginning at the north these are: The Crees or Kenishteno who occupy to-day nearly the same territory as they did two hundred years ago, e. g. the vast region about Hudson's Bay. In the middle north-west and west,

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> For a general classification, see Brinton, Senapé and their Legends, p. 11.

still in their ancient seats, are the Ojibwes with whom must be classified the so-called « Algonquins » of Lac des deux Montagnes, Que. and the Montagnais of Labrador. There are also in Indian Territory, U.S. A. and in Ontario, a few remnants, of the Delaware nation or Lenni Lenûpé whose three chief sub-tribes, the Minsis, Unamis and Unalakhtigos, 2 were formerly so powerful on the Delaware river. These people and kindred clans were at one time the dominant race in what is now Pennsylvania, New Jersey and Delaware. In eastern Quebec, Maine and New Brunswick, we find the Abenakis. Penobscots, Passama-quodchies (Milicetes) and Micmacs, all of whom are linguistically very closely allied. The Abenakis and Penobscots speak practically the same language, or, at any rate, two scarcely differentiated dialects of the old Abenaki language preserved to us in Râle's famous Dictionnary (1689-1723). The differences between Abenaki and Penobscot are chiefly those of pronunciation. The nucleus of the former clan now resides at Pierreville, Que. and most of the latter at Oldtown, Me. The Passamaquoddy-Milicete idiom is still spoken by some eight hundred souls in Eastern Maine and New Brunswick, It differs considerably from the Abenaki-Penobscot language which the Passamaquoddies do not understand. The Micmacs of Eastern Quebec, Nova Scotia and Newfoundland speak

¹ This tribe is called by the whites by the name appropriate to the entire race. These Indians term themselves Otawak, Omamiwississiniwak and Olishwagamik. To avoid confusion in the present article the name « Algonquin » will always appear in quotation points when it refers to this clan especially.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> See Brinton, op. cit., pp. 36 ff.

a dialect different to those of all their neighbours. Finally, in the far west, are the Blackfeet, divided into three bands; viz., Blackfeet proper, so-called from the colour of their mocassins, the Peïgans and the Bloods.

Origin of the Algic Races. - We are in a position to know a great deal of the languages of all these peoples and also something of the tongue of three now extinct races, e. g. the Pequots (Mohicans) of Conn. and the Massachusetts and Narragansett peoples of Mass. & R. I. There can be little doubt that all the Algic idioms branched off at some very remote period from one common central language. The evident relationship, both as to structure and vocabulary of the dialects among themselves, even of those tribes which were geographically most remote from each other, demonstrates this beyond question. It is of course not possible to show that the tribes were all of purely Algic blood. Indeed, observations of similar ramifications and emigrations of savage peoples elsewhere go to show that, while the original nucleus of each tribe was probably Algic, as the various nations developed their strength in different territories and came into contact by conquest with alien races, a great admixture of blood must have taken place.

Eastern Origin. — The fact, however, that the eastern atlantic coast was more thickly populated with Algonquin tribes than the central west and that in the farthest west we find practically only one represen-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Chiefly from the works of Eliot (Indian Grammar) and Williams; cf. the latter's « Key into the Language of America ». London, 1643 (reprinted Providence, R. I. 1827, by the R. I. Historical Society).

tative of the common linguistic stock, the Blackfeet clans, seems to indicate that the prehistoric nucleus of the race came from the east.

The traditions of the more western tribes seem to point to this also. Thus, the Blackfeet know that they came from the east and the Ojibwēs and Crees, according to their ownlore, have been constantly working westward, driving both Blackfeet and Dacotahs before them. If we take into consideration also the common designation Wapanakhki 'land of the east' which was used by all the eastern Algic tribes to denote themselves, we find an additional confirmation of the theory that the primaêval geographic centre was somewhere in the north–east or east, although, of course, the name itself would not be a conclusive proof.

Dialects chosen for Illustration. — The dialects chosen to illustrate the treatment of the substantive are, first, the Cree and Ojibwē.—«Algonquin», because, as will be readily seen from subsequent examples, these are a sub-group by themselves presenting the most archaic forms of modern Algic speech, and secondly, the Delaware. Abenaki Penobscot and Passamaquoddy with occasional references to the Micmac and extinct Massachusetts and Narragansett all of which may be classified as forming a distinct sub-group. As the Blackfoot, owing to long geographical isolation, differs considerably from its fellow dialects, examples from it are cited only where the points of contact are especially striking.

Aim of the Work. — The chief object of the following paper is to set forth as concisely as possible the peculiarities of the inflexion of the substantive in

the chief living Algic languages and by so doing to illustrate the wonderfully close relationship between all the idioms. In connexion with any errors which may appear, it should be remembered that this is an attempt in a comparatively untried philological field where the student must depend very largely on data supplied by other observers who too often are men of no philological training. The material for this treatise has been drawn from the writer's personal oral investigations in the Abenaki- Penobscot and Passamaquoddy dialects and from the standard works on the Cree, Ojibwe, « Algonquin », Delaware and Blackfeet idioms. 1

The student must not forget that there are many dialects of each of these last named languages differing phonetically, but rarely grammatically from each other. The ones used here are the most widely known and the most characteristic!

**Notation.** — In the notation of the various Indian words in this paper I have made use of the Italian vowels, e. g. long  $\bar{a}$ ,  $\bar{e}$ ,  $\bar{\imath}$ ,  $\bar{o}$ ,  $\hat{u}$ , and short, a, e, i, o, u.

<sup>1</sup> House and Horden, Grammars of Cree. Cuoq, Lexique de la langue algonquine. Montreal, 1886; Grammaire de la langue algonquine. Memories S. R. Canada, 1891). Wilson, the Ojebway Language, Toronto 1874. Baraga, Dict. of the Otchipwe Language, Cincinnati, 1853. Brinton, the Senapé & their Language, 1885. Zeisberger's Delaware Grammar, transl. by P. S. Duponceau Trans. Amer. Philos. Society, 1827. Dictionary of the Abnaki Language by Fr. Sebastian Rasles (Râle), (Pichering's Edition) and Jos. Laurent, Abenaki « third chief » resident at Pierreville, Que., Abenakis and English Dialogues, Quebec, 1884. Tims, Grammar and Dictionary of the Blackfoot Language (S. P. C. A. London, 1889).

Cf. also in this connexion. J. D. Prince, Amer. Philos. Soc. Trans. XXXVI, pp. 479-495; Annals N. q. Acad. Sci. xi. pp. 369-377, on Passamaquoddy Literature.

The character â should be pronounced aw as in Eng. 'law'. The apostrophe', I employ to indicate a very short ŭ, shorter than in the Eng. 'bŭt'; thus, ag'ma = agŭma.

The initial w represents a peculiar whisthing voweld found only in some dialects. The combination  $\bar{e}\bar{u}-\bar{e}\bar{u}$  has a very peculiar sound, to be learned only from the mouth of a native. The consonants should be pronounced exactly as in English with the following exception: g is hard as in 'get' and s as in 'hiss'; nh is to be pronounced like the French nasal n; z like French j in 'jour'; p, k, t are voiceless tenues like the sharp p, k, t in Czech and j is usually a somewhat sharper sound, verging more towards ch than Eng. j. The Greek rough breathing 'represents a soft guttural or voice—stop, something like German ch in ich, not in ach.

The consonant r existed in old Abenaki and some dialects of Delaware. It has been replaced by -n, -l in all modern idioms except Montagnais and one dialect of Cree.

Kh is Germ. ch in ach. Kw represents the hard k-sound followed by an almost imperceptible  $w\check{u}$  syllable. It is a peculiarly Algic combination.

Indeterminates. — Generally speaking distinctively nominal or verbal roots do not exist in Algic speech. All the original stems are really « indeterminates » which may be treated indifferently as nouns, adjectives or verbs. To illustrate this, let us take for ex. in the « Alg. » language, the root kishki 'cut'. From this we have such verbs as kishki-nike 'he cuts his arm', kishki-kwē 'he cuts his head' and such nouns as kishkakwanjigan

'wood cut by moose', kishkashkizikan 'grass-cut prairie' etc. On the other hand, there are a few words, notably the nouns of relationship, which seem to depend on purely nominal stems; cf. \*kwis 'son' ningwisis 'my son'; \*os and n-os' my father'. The following table' will illustrate comparatively by means of two of the most important terminations the abstract and instrumental, how nouns of different kinds are formed from indeterminate stems in the various idioms.

#### CREE:

-win tapwē-win 'truth'; tapwē-o 'he speaks truly'.
-ikun paskiz-ikun 'gun', ef. paskizik-ēo he shoots.

### « Algonquin »:

-win izinikazo-win 'name'; izinikazo 'he has a name'.
-igan pāshkiz-igan 'gun'; pāshkizig-e 'he shoots'.

### OJIBWE:

-win ṭapwē-win 'truth'; ṭapwē 'he speaks truly'.
-igun pāshkiz-igun 'gun'; pāshkizig-ē 'he shoots'.

#### DELAWARE:

-āgan, -wāgan wulamoe-wāgan 'truth'; wulamoeii 'truly'.
-hikan paia'k-hikan 'gun'; paia'k-ammen 'he shoots'.

#### ABENAKI:

- -onhgan-wonhgan sasaginno-wonhgan 'justice', sasaginno 'he is just'.
- -higan pask-higan 'gun'; pask-ha! 'fire!'

¹ The following abbreviations should be noted; Cr. = Cree. « Alg. » = « Algonquin, » Oj. = Ojibwē, Be. = Blackfoot, Del. = Delaware, Pen. — Penobscot, O. A. = old Abenaki, M.A. = modern Abenaki, Pass. = Passamaquoddy, Mi. = Micmac.

### PASSAMAQUODDY:

-wâg'n kilōs-wâg'n 'word'; vkilos. -hōg'n pask-hgōg'n 'gun'; nbesk-ha 'I fire'.

Lack of sexual gender. — As in Asiatic and European agglutinative languages, gender based on sex has no place in the scheme of Algic grammar. Even in the verbs, it is impossible to distinguish between « he » and « she ». When it becomes necessary to differentiate between a male and female, this is done by simply prefixing or suffixing some determining word. Thus MA. kinjames 1 'King', kinjames—iskwā' Queen'.

Animates and Inanimates. — All Algic substantives are classified into two divisions which were originally based in the animate or inanimate character of the noun in question. These classes sometimes called, noble and ignoble, are distinguished primarily by the termination of the plural of nouns, but, as will be seen subsequently, their influence extends also to all other inflexion and is really the fundamental principle in these languages. The irregularity which at once confronts us here, e. g. that many names of really inanimate objects are treated as if they were animates, depends on the Indians' habit of personifying certain things without life, a peculiarity which varies considerably, however, in the different idioms and can be mastered only by practice. In general we may state that the following classes of

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Really «King James, » as he was the first king with whom the Abenakis had close relations. Cf. Pass. kinchemuswūtim 'thy kingdom'.

actually inanimate objects are treated as animates in some dialects. 1

1. The sun, moon, stars and months in all the languages. 2. Some articles of dress in ancient use and ornaments; cf. Cr. mikis 'bend'. 3. Certain domestic utensils and some materials for the wigwam and canoe; cf. Cr. usam, Oj. agim, MA. onhgem 'snowshoe', but Bl. anám, inanimate. 4. Some vegetables, fruits, berries and articles of food. In Cr. names of particular berries may be an. or inan. In Bl. they are inan., but in M.A. generally an. if the berry is edible: 2 cf. Oj. mishi-minuk, M.A. aples-ak, Bl. apus tuminumix 'apples' M.A. winos-ak 'onions'. 5. A few members of the human body, chiefly in M.A. and Pass.; cf. M.A m'kazak, Pass. műgziyuk (Mass. mokássak) 'nails,' Del. w'hittawak 'ears', M.A. konhjowak 'veins,' etc. Besides these five general classes there are many apparently sporadic cases; thus, in O.A. the names of a few diseases such as 'boil, cancer, wart' are of the animate gender or class.

Animates may easily be known in all the dialects by the pl. termination -k (-g, -x), but the pl. ending of inanimates shows some differentiation. Thus, in Cree (and old Mss.) we find -a; Cr. minish-a 'berries' (Mass. mokisona 'moccasins'), but after nouns ending in -k. Cr. has -wa. In «Alg.» and Oj. the ending is -n, but in Del., M.A., Pass. and Mi. — l, while Bl. has—to (Narr.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Cf. the excellent and exhaustive article by the Very Rev. Michael Charles O' Brien on the substantive in O. A. in Maine Hist. Soc. Pubblications, ix. pp. 261-294.

But cf. sata whortle-berry, inan.

<sup>3</sup> In Del. both -l and -a.

-ash, Pequot, -ash, -ass). In examining both the an. -k (-q, -x) and the inan. -l, -n (-r), we note that the connecting vowel, depends entirely on the character of the noun termination. Thus, in Cr., the an. ending is most commonly -wuk, cf. mistik-wuk 'trees' but after -sh we find -uk, owashish-uk 'children' and after an -a vowel, simply -k. In « Alg. » Oi. and M.A. however, the rules are more complicated. They may be stated for both an. and inan. as follows: a) Nouns ending in -a, -e, -i, -o, take -k and -n respectively for an. and inan., e.g. « Alg. » okima-k 'chief', shonia-n 'silver', Oj. minisino-k 'warrior', àkī-n 'earth', M.A. pata-k 'tart', sata-l 'whortle-berry'; b) Nouns ending in -g, -k, -z 2 take -ok, -on; « Alg. » Kinebik-ok 'snake'; kizik-on day; Oj. mitig-uk 'tree', műkűk-un 'box'; M.A. pabadeqw-ok 'hail', sobagw-ol 'sea'. Nouns in M.A. ending in pure -k, or -g take -ik, -il; not knaag -(j)ik'clerk', usawonhqamak-il 'strait'. c) Nouns ending in z, b, p take -ik, -in, « Alg. » anib- ik 'elm', mitikwab-in 'bow'; Oj. shingūb-iķ 'fir-tree', wādūp-in 'alder'. M.A. presents an exception here; cf. m'dup-al 'head', but cf. Pass. skídap-yik 'man'. 3 d) Nouns in -h take -iak, -ian; « Alg. » ikiwenzih-iak 'old man', pikwaih-ian 'skin of an animal'; Oj. āb'nūji-yuķ 'child'. e) Nouns in -sh, -m, -n, -s, -t and -w take -ak, -an; cf. « Alg. » wagosh-ak 'fox', anibish-an 'leaf'; M.A. aples-ak 'ap-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> In O. A. -r.

Also in -m, cf. p'hanem-ok 'woman'; Pass. peskūtum-wok 'pollock-fish'.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Pass. nouns ending in p, b, t, or S may tabe -yil, -yik, cf. ski-dapyik 'men' ēpit 'woman', pl. epijk (ty = j); chalgus-yil 'ears', or -wuk, cf. mūgālip- wuk 'caribon'.

ple', adbimen-al cherry. In Oj. we find here -uk, -un; okéwis-uk. 'herring', wikiwām-un 'house'.

In Bl. the an. pl. is always -x after a vowel and -ix after a consonant, cf. atsetsi-x 'glove', pokun-ix 'ball'. The inan. ending is -ts, -sts or ists; cf. moyis-ts 'lodge'. This peculiar sibilant ending of the inan. class seems to have a parallel in the extinct Narragansett inan. pl. -ash, winomini-ash 'grapes'. So far as I am aware, it appears in no living dialect save the Blackfoot.

The very interesting question now arises as to the primitive form of the inan. pl. in Algic speech. Was it originally simply a final vowel as in Cree -a or was this vowel connected with a consonant -l, -u, -r or -ts (-sh), as in all the other dialects of which we know? The probability is that it was primitively so coupled with a distinctively inanimate nasal consonant which some dialects saw fit to discord. From this nasal, which we may conclude resembled the final -n in French, came probably first pure -n as in «Alg.» and Oj. and from this branched forth -r and -l respectively in other dialects. The sibilant elements in Blackfoot and Narragansett are clearly a totally distinct developement.

Pronominal Prefixes. — After the pl. endings, undoubtedly the most important feature in the inflexion of substantives is their combination with the pronouns to denote the possessive relations.

First person plural. — It will be observed at once that all the languages have two first p. pls., e. g. an exclusive and an inclusive. The exclusive pl. may include everyone, save the person addressed; i. e. the

speaker and a third person or several third persons, 'I and he, I and they', while the inclusive pl. includes or may include the person addressed, e. g. 'I and thou, I and you'. Curiously enough this perfectly patent fact was overlooked, or at any rate ignored, by the ancient grammarians in Mass., Narr. and Del.

As will appear from the following table the pronouns are essentially the same in all the Algic dialects.

| Cree.              | « $Alg.$ » – $Oj.$        |
|--------------------|---------------------------|
| nīla¹ 'I'.         | $n\bar{\imath}n$          |
| kīla 'thou' -      | $k\bar{\imath}n$          |
| wīla 'he, she, it' | win                       |
| excl. nīlanan 'we' | $n\bar{\imath}nawint$     |
| incl. kīlanaŭ 'we' | $k\bar{\imath}nawint$     |
| kīlawaŭ 'you'      | $k\bar{\imath}nav\bar{a}$ |
| wīlawaŭ 'they'     | wīnawā                    |
|                    | •                         |
| Delaware.          | ABENAKI.                  |

niki nika (nikama), wa niluna kiluna kiluwā

nekamawa

niakia ay'ma niuna kiuna kirūa, kilwawonlik

w'wa, ag'mowonhk

mod.

anc.

Dialectically nina, niya, nitha, nira (Horden, Cree Gr., pp. 2-3).

| Pass.              | Mı.      | BLACK FOOT |
|--------------------|----------|------------|
| nil                | nin      | nestóa     |
| kīl                | kin      | kest6a     |
| nėgum              | negŭ $m$ | ostói*     |
| $n\bar{\imath}lun$ | ninen    | nestúnan   |
| kīlun              | kīnen    | kestúnan   |
| kilwan             | kīlaŭ    | kestban    |
| neg'man            | něg'maŭ  | ostóanui   |

There can be no doubt that the primitive roots of the 1, 2 and 3d pp. respectively are the inseparable n, k, w, or o, which appear above to espress the separate personal noun or pronoun prefixed to certain demonstrative elements which are practically identical in all the languages. These inseparable prefix u, k, w, (o) are equally capable of being prefixed to substantives to denote the possessive relations, and to verbs to express conjugational modifications. It will be noticed that in Del. Abenaki, Pass. and Mi., the separate pronoun of the 3d p. is represented by a demonstrative noun (nikama, ag'ma, nėgum) which is a combination of the demonstr. ni, ne, na, 1 an element -ka of similar force (seen in M.A. tondaka 'where', kagwi 'what', 'something', Pass. kekw-se, Del. koeku, etc.) and the demonstr. ending -m, -ma which probably appears in the Pass, tama 'where' and in «Alg. » a-am (anim.) 'this one', ia-am 'that one'; o-om, i-im (inanimate). In these four idioms, however, the w, o element of the 3d p. appears in the possessive inflexion of the noun.

¹ Del. ne, Abn. ni 'that'; pl. Del. nek, nel, Abn. nigik, nilil. Pass. nit 'that' pl. nikt, nil'l; Mi. na 'that' 'he loves his' the 'his' being expressed by the infix -im. See below p. 214.

The following diagram will illustrate the use of the pronominal prefixes in seven languages with both verbs and nouns showing the close affinity in the treatment of both in Algic speech.

### CREE.

ni-sakih-aŭ
ki-sakih-aŭ
sakih-im-ēo
ni-sakih-anan
ki-sakih-ananaŭ
ki-sakih-owaŭ
sakih-im-ēwuk

#### pl.

ni-sakih-aŭ-wuk
ki-sakih-aŭ-wuk
sakih-im-ēo
ni-sakih-anan-uk
ki-sakih-anan-aŭ-uk
ki-sakih-owaŭ-uk
sakih-im-ēwuk

### 'ALGONQUIN'-OJIBWÈ.

ni-saķi-a
ki-saķi-a
o-saķi-an
ni-saķi-anan
ki-saķi-anan
ki-saķi-awa
o-saķi-awan

### 'I love my father' etc.

n-otawi
k-otawi
otawi-a
n-otawi-nan
k-otawi-naŭ
k-otawi-waŭ
otawi-waŭ-a

### 'I love my kettles' etc.

nit-ŭski'k-wuk
kit-uski'k-wuk
ot-uski'k-wa
nit-uski'k-onan-uk
kit-uski'k-onaŭ-uk
kit-uski'k-owaŭ-uk
ot-uski'k-owaŭ-a

# 'I love my child' etc.

ni-nijanis
ki-nijanis-an
ni-nijanis-inan
ki-nijanis-iwa
o-nijanis-iwan

pl.

ni-saki-ak

ki-saki-ak

o-saki-a

ni-saki-anan-ik

ki-saki-anan-ik

ki-saki-awak

o-saki-awa 1

DELAWARE.

n'd-ahoalan

k'd-ahoalan

w'd-ahoalawall

n'd-ahoalanina

k'd-ahoalanina

k'd-ahoalanewo

w'd-ahoalawawall

or w'd-ahoalawak

'I love my children' etc.

ni-nijanis-ak

kj-nijanis-ak

o-nijanis-a

ni-nijanis-inanik

ki-nijanis-inanik

ki-nijanis-iwak

o-nijanis-iwa

'I love my father' etc.

n-6kh

k-6kh

6kh-wall

n6kh-ena

k-ôkh-ena

- ---

k-ôkh-uwa

ôkh-ŭwawall

pl.

n'd-ahoalanik

k'd-ahoalanik

w'd-ahoalawawall

n'd-ahoalaninawak

k'd-ahoala-ninawak

wd-ahoala-wawall

'I love my fathers' etc.

n-6kh-ak

k-6kh-ak

ôkh-ŭwawall

n-ôkh-enana

k-6kh-enana

6kh-û wawawall

<sup>&#</sup>x27;Note that in some dialects of «Alg.» we find the 3d p. sg. sfx. as -a when used with a pl. noun. In Oj. it is always -an. In the same way -iwa becomes -iwan in Oj. Thus, Oj. 'his pig' or 'their pig' o-kukush-iwan.

#### OA.

ne-namiha
ke-namiha
u-namihanhz
ne-namihanna
ke-namihanna
ke-namihawanh
u-namihawaz

#### pl.

ne-namihanhk
ke-namihanhk
ū-namiha
ne-namihannawak
ke-namihannawah
ke-namihawanhk
ū-namihawa

#### MA.

n'namihon
k'namihon
u'namihon
n'namihonna
k'namihonna
k'namihowonh
u'namihowonh

### pl.

n'namihonhk
k'namihonhk
u'namihonnawak
k'namihonnawak
k'namihowonhk
unamihowonhk

### 'I see my snow-shoe' etc.

ned-anhgem
ked-anhgem
ud-anhgem-az
ned-anhgem-ena
ked-anhgem-ewanh
ud-anhgem-ewar

### 'I see my snow-shoes' etc.

ned-anhgem-ak
ked-anhgem-ak
ud-anhgem-a
ned-anhgemennawak
ked-anhgemennawak
ked-anhgemewanhk
ud-anhgemewa

n'd-onhgem
k'd-onhgem
ad-onhgem-a
n'd-onhgem-ena
k'd-onhgem-ena
k'd-onhgem-owonh
ud-onhgem-owonh

n'd-onhgem-ak
k'd-onhgem-ak
ud-onhgem-a
n'd-onhgem-enawak
k'd-onhgem-enawak
k'd-onhgem-owonhk
ūd-onhgem-owonh

The above paradigm is given in both O.A. and M.A., to illustrate how very slightly the modern language has deviated from the ancient form.

#### Pass.

n'nimiha
k'nimihal
w'nimihánna
k'nimihánna
k'nimiháwa
ūnimiháwál

#### pl.

n'nimihak
k'nimihak
unimihak
n'nimihannawuk
k'nimihannawuk
k'nimihawak
nimihawa

#### BLACK FOOT

nit-ŭkomimmaŭ
kit-ŭkomimmaŭ
ŭkomimmi-u-aie
nit-ukomimmu-nan
kit-ukomimmu-nan
kit-ukomimmaŭ-aŭ
ukomimmi-au-aie

# 'I see my father' etc.

n'mitaukws
k'mitaukws'l
n'mitaukw-s'n
k'mitaukw-s'n
k'mitaukws-ŭwû
w'mitaukws-ŭwal

# 'I see my fathers' etc.

n'mitankus-uk

k'mitaukws-uk
w'mitukaus
n'mitaukws-ŭnŭwuk
k'mitaukws-ŭnŭwuk
k'mitaukws-úwok
w'mitaukws-úwal

# 'I love my glove' etc.

nótsetsi 1 or nitunna, kitunna, kötsetsi otsetsi otsetsi n-otsetsi-nan k-otsetsi-nün k-otsetsi-oau otsetsi-oaian

<sup>&#</sup>x27;Atsetsi 'glove'. In Bl. the contracted prefixes are nits, no, ni, n-, kits, ko, ki, k, ots, o.

pl.

'I love my balls' etc.

n-opunix

nit-ukomimmai-aŭ kit-ukomimmai-aŭ ukomimmi-u-aie nit-ŭkomimŭvaniaŭ kit-ukomimunaniaŭ kit-ukomimmaŭ-ax-au ukomimmi-au-ax

k-opunix
opunix
n-opun-inanix
k-opun-inňnix
k-opun-oau-ix
opun-oai-au-ix

It will be observed from the above that the verb agrees with its object in class and number. If the object is inanimate, the ending of the verb must also be inanimate. Thus, «Alg.» ni-sakiton-an ni-masinaigan-an 'I love my books'; M.A. n'namiton-al nd-awikhigan-al 'I see my books'.

The following phonetic rules should be noted in all the dialects. When the noun begins with a vowel, a dental t or d (Bl. ts) is usually inserted after the pronominal prefix. Thus, Cr. int-uski'k 'my kettle' « Alg. » nind-abwi 'my paddle ', Del. nd-a'poanum 'my bread, 'Abn. nd-alemos 'my dog', Pass. nt-agweden 'my canoe'. This peculiarity applies also in Abenaki to nouns beginning with l cf. K'd'-lonhdwa-onhgan 'thy language', Pass. K't' ladwewâg'n 'thy language'. The l here clearly presupposes an inherent initial vowel. Certain nouns of relationship, however, take the pron. prefix directly, even though they may begin with a vowel. Thus, Cr. n-otawi. « Alg. » n-os, Mi nūch, 'my father', etc. It should be noted also that in some idioms nouns denoting a part of the body and beginning with m drop the m after the prefix. Thus, Abn. m'haga, but n'haga 'my body'; Pass. m'huk, but k'kukek 'in thy body'. In Bl., however, other nouns beginning with m follow this rule: matsikin 'moccasin,' but natsikin 'my moccasin'.

In most of the dialects, nouns beginning with w drop this consonant after the prefix. Cf. « Alg. » wich-inini, but nich-inini 'my fellow man'; O. A. wigwam, but nigwam 'my house': ¹ Pass. wigwuss, but nigwuss 'my mother', For the 3dp. o or w, O.A. prefixes a- in words beginning with w-; thus, awigwam 'his house', while Pass. omits the w' entirely, wigwuss'l 'his mother'.

The inflexion of inanimates differs from that of animates only in the 3dp. which has the o(w) prefix, but does not take the ending which appears in the sing. in Cr. as -a, in « Alg. » as -an, in O.A. as -ar, in M.A. as -a and in Del. and Pass. as -l. Thus, Cr. o-muchilōlāmowin 'his sin', « Alg. » ot-abwi 'his paddle', Del w'dāppvanum 'his bread', M.A.  $\bar{u}d-awikhigan$  'his book', Pass. w'd'-avighig'n 'his book'.

In all the Algic idioms, the substantive is capable of undergoing certain changes of form, some of which are similar to, but not precisely identical with case-modification in other languages. We may tabulate them as follows e. g. A) those which may be termed cases are five in number. 1. Nominative. 2. Obviative, or accus. of the 3d p. 3. Sur-obviative, or the so-called third 3d p. 4. Locative. 5. Vocative. Besides these there are B) six other modification of a different character which may be termed accidents. These are: 6. The

 $<sup>^4</sup>$  M.A. retains the w after the prefixes; n'wigwoom, k'wigwoom,  $\bar{u}wigwoom$  'my, thy, his house'.

simple possessive suffix-m. 7. The Diminutive-Derogatory. 8. The Past. 9. The Future. 10. The Dubitative or Suppositive and 11. The Interrogative.

- A. 1. The nom. is the simplest form of the noun, from which all the other modifications are made. In this connexion, I may state that Cr. « Alg. » Oj. and Del. use the demostr. pron. as a definite article, a usage which does not appear in Abenaki, Pass. Bl. and Mi. The genitive relation is expressed in all the dialects by simple position. Thus, for 'the Indian's house', they all say 'the Indian his house' cf. M.A. Alnoba āwigwom.
- 2. The Obviative is a form of accusative which appears only when the noun is in connexion, with the 3d p., as in the following three instances:
- a) When it is the object of a transitive verb in the 3d p. Thus, sing. Cr. Sakihēo owashisha 'he loves a child or children'; pl. sakihēwuk owashisha 'They love a child, or children'. Cf. « Alg. » osaķi-an nijanis-an, pl. osaķi-awa nijanis-a. Oj. osaķi-an ābenujiyun, pl. osaķi-awan ābenūjiyun. OA. ānamihanhr aremūs-ar 'he sees a dog.', pl. ūnamihawa aremūs-a 'they see dogs.' MA. ūnamihon alemos-a and pl. ūnamihawa alemos-a. Del. ginchinnap enchel-all 'he sent the angel' pl. amemensall w'tahol-awak 'he loved the children'. Pass. w'nimihal ha-as-wul' he see the horse' pl. w' nimihak ha-asò 'they see the horses'. Bl. nan-nu-yi-u-ai e ponokomitai-i (from ponokomita 'horse') 'he sees the horse'.
- b) The Obviative appears when the noun is connected with the 3d p. prefix o(w), sing. or pl. this will be readily seen in the alles given above of the subst. with the pronominal prefixes. Thus, Cr. ot-owashish-a

- « Alg. » o-nijanis-an 'his child', etc. Note that in Bl. the obv. -i appears only when the noun ends in -a thus, nitānna 'my daughter' but otānni' his daughter'.
- c) The Obviative frequently denotes the indirect object or the subject of a passive verb. It has often almost a dative force (either dat. commodi or incommodi). Thus, Cr. Kulzinaň ililiwuk Kutta-otishkawiha powestaň-wuk¹ Jesus-a 'All people shall stand before Jesus'. Oj. Au-sň Jesus Christ anishinābēn ogenibotňwān 'J. C. died for the Indian.' O.A. akwizdawanhr sawangan namesar 'the eagle swoops down upon a fish'. M.A. ūmilonhn alnonhba-a awikhigan 'He gives the Indian a book'. Pas. Azi ūmilan ha-as-wul skidap-gil 'John gives the horse to the man'. Asel pukuchígil noxkwi-ilijil 'the angel came to a virgin'.

The rule to form the obv. case for animate substantives may then be formulated as follows: In Cr. the ending is -a for both sing. and pl. In «Alg.» the ending is -u, -an, -in, -on, ian and wan according to the character of the final syllable of the noun. To form the obv. pl., the n- consonant is dropped and the preceding vowel a, i, o is lengthened in tone. In O.A. the ending was -r, -ar,  $-\bar{u}r$  and in the obv. pl., as in «Alg.», the consonantal termination was simply omitted. The vowel used in «Alg.» and O.A. before the sing. obv. termination is identical with that preceding the pl. ending. In M.A. the ending -r which would naturally have become -l has disappeared entirely, leaving the simple vowel -a in both sing. and pl. In

¹ Otishkau 'in front of'; kapo 'stand'; staŭ 'in front of'; -wuk termination 3d. p. pl. 'they'.

Pass. however, the original -r appears as -l in the sing., ef. pesekui unemanical 'his only son'. In Del. the consonantal ending is -l for both sing. and. pl. while in Pass. it is -l (gil—wul after -s, -p) for the sing. (cf. skidapegil, ha—as—wul) and—i, -o fort the pl. e. q. skidapi', ha—as—o. The -l is simply dropped here and the characteristic vowel of the obv. sing. is retained. It will be noted that in all these dialects save Bl. the sing. an obv. ending is practically identical with the inan. pl. termination, but the context of the sentences prevents any in confusion meaning.

In every dialect save Cr. inan. nouns do not take the Obv. ending. In Cr. however, we note a distinct obv. case for inanimates. Like animates they take this distinguishing mark only when connected with a verb in the 3d p. Sing. nouns generally take -liū (-iliū) when governed by a transitive verb in the 3d p. Thus kwapahum nipiliū 'he dips up water'. This termination must by no means be confused with the inan. sur-obviative ending -iliū pl. ihiva about to be discussed. In the pl. in Cr. inanimates have no distinctive form.: cf. kioshi'tan nisho wunihikkuna 'he made two traps'. It should be noted in this connexion that when in Cr., the verb has two objects, one direct and the second indirect, the direct object, if it is an inan. noun, is usually in the obv. after a verb, even if the verb is not in the 3d p. Thus, Cr. Ni-milaŭ masinaikun-iliū. 'I give him a book'. This is not the case, however, in the other dialects. cf. n'milonha awossis 'I give him a child'.

3) The Sur-obviative, sometimes called the double possessive case, is the characteristic termination indicating the third 3d p. in sentence, or, more

properly, the second direct object of a verb in the 3d p. It exists only in Cr. and «Alg.» – Oj. and has been quite lost in the other idioms. We find it in such sentences as the following: Cr. Sakih-im-to ot-anisa okosis-iliwa 'he loves his daughter's son'; pl. Kutta-kiskin-ohumuweo ot-owashinush-a ot-owashishinush-ilieva 'he will teach his children's children.' «Alg.» Mishen osaiensan owi-witi-kemani Pien ot-awema-ni 'Michael's grandson will marry Peter's sister.' Oj. owap'mān o-wiṭiḥimāgun-ini 'he sees the man's wife'.

The Sur-obviative always follows an Obv. or, at least, presupposes a preceding Obv. understood; ef. « Alg. » Pon osakihan okwisis-an 'Paul loves his (own) son,' but o-sakihani okwsis-ini 'he loves his (another person's) son.' It will be noticed that the verb is affected by the. Sur-obv. condition just as it is by the Obv. Thus, in Cree in such sentences as 'his son is dead' we find ot-anis-a o-kosis -a -nipi- liwa. Cf. the following combinations; Cr. Mary ki otine- liwa Jane-a ot-owashimish-iliwa 'Mary has taken Jane's child.' In general, however, we may assert that as long as the Sur-obv. is in any part or clause of a sentence, this will will suffice, cf. for the above sentence, Mary ki otimineo Jane-autwashimish-iliwa or simply Mary ki otineo Jane-a ot-onashimish-iliwa. It will be observed that the anim. Sur obv. ending Cree is -liwa (i liwa) for both sing. and pl.

While in all the languages save Cree the Obv. exists only with an. nouns, we find the Sur-obv. used in Cr. « Alg. » and Oj of inanimates as well. Cr. stands alone here also however, in using a different ending for the Sur-obv. sing., e. q. iliū (not to be confused with the inan. obv. liū mentioned above), but pl.

-ihiva, the same as the an. Sur-obv. Thus. Cr. okosisa omasinaikan iliū, pl. -ihiva 'his son's book (books)'. «Alg.» Pon. omākamani ot-osan ot-akik-oni 'Paul takes away his father's kettle'.

The rule for forming the Sur-obv., as may be deduced from the above, is as follows. In Cr. add -iliwa for an. sing. and pl. and for inan. nouns iliū, pl. -iliwa; in « Alg. » add -ni, -ini, -oni and in Oj. -ni, -ini.

In Del. Abn. and Pass. the Sur-obv. does not exist at all. Cf. M. A. unamihon alnoba-a āmamon-a; Pass. w'nimi'ha skidap-gil okwis'l 'he sees the man's son,' where the Obv. is used instead. It is extremely probable that the Sur-obv. was either never developed in these languages or was lost at some prehistoric date, as the more ancient forms of them show no traces of it.

4) The Locative occurs in all the dialects and denotes the place where, with the meanings 'to, at, from, in, into, out of, on, under and through,' most of which are expressed in the verb itself. Thus, a) 'to,' with verbs of motion, Cr. Mumawila nikagi itotan utawi-wikumik-ok. 'I shall not be able to go to the trading-post;' « Alg. » -Oj. Toronto-ing niwiizā. 'I shall go to Toronto;' Del. (Unami) Elend-pannik wita 'pungewiwulatpvá gannüng. 'Those invited to the weddind feast'; M. A. n'paion wigwôm-uk. 'I came to the house'; 'Pass. n'majehap'n negnuk 'I am going to my house'. b) As Dative; Del. (Unami) wtellawall wtallocacaning' he said to his servants'. c) Locality

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> In M.A. some verbs of going do not require that the name of the place shall be loc.; cf. nd-elosanji molian 'I shall go to Montreal'.

<sup>2</sup> Cf. Brinton, loc. cit. p. 82.

at, in; Cr. n-otawi o-chimanil-ik 'my father is in his canoe (another persons'. Del. (Unami) Saskwihanang Sakimanep 'he was chief at Susquehanna'; Minsi; oten-ink 'in the town'; M. A. ūdāin odanak 'he is in town; 'Pass. Mi. wigwām'k 'at the house'. d) 'from, out of'; « Alg. » Andi wejipaieg? Moniang 'where do you come from? Montreal? M. A. Tondaka wajih'lont? Odonak 'where is he from? The city'; naŭdosa wigwōmuk. Pass. nojinodaha wigwām'k 'come out of the house'.

The Locative ending can also serve to express an adverbial relationship meaning 'like', 'such as', 'in the guise of', Thus, « Alg. » Kakaking inwe, 'he cries like a erow'; ikweng izilio 'he is dressed like a woman'; U. A. presege ergirūk 'as large as a pigeon'.

The general rules for the formation of the Locative are as follows: — In Cree, it is found by adding -ik, cf. mikiwāmik 'in the tent'. If the noun already ends in -k as uski'k 'kettle', -ok is added; uski'kok 'in the kettle', and -k only if the noun ends in a vowel; Ki chikumek 'in the sea'. In « Alg. » the sfx. is -ng, -ing, ong, -nang, according to the termination of the noun. Names of places especially take -nang cf. Bastonenang 'in the U. S.' In Oj. and Del. it is -ng (-nk) In « Alg. » and Oj. the connecting vowel is practically identical with that of the plural ending. In U. A. the termination was -k -ge (cf. modern Pen. Sibaige 'at Pleasant Point'), but in the modern A. Pass. and Micmac, it is -k with essentially the same vowel as the plural, except where it is necessary to differentiate the Lo-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> In these two phrases the idea 'from' is really expressed by the verbal particle weji-, waji-.

cative from the an. plural; cf. nzasis -ak 'my uncles', but nzasis-ek 'at my uncle's'.

It should be noted here that U. A. M. A. and Pass. have a Locative plural termination;  $-ik\delta k$  ( $-ik\bar{u}k$ ): cf. U. A. ūdene -ikūk 'in the towns'; M. A. onhbaksigam-ikôk 'in the tents' Pass. appus-ikenk 'on the trees'. In U. A. the plural termination -inek which I find only in the Itail Mary; pe'nem-inek 'among women' is seen also in modern Pen. pe'mo-inek and mechinangan-inek 'among the dead'. As an example of the method of affixing the Locative case ending to a noun with pronominal possessive suffixes, we may compare the following paradigms:

| U. A.                   | PASS.                 |
|-------------------------|-----------------------|
| nigwām-ek 'in my house' | ntol-uk 'in my canoe' |
| kigwām-ek               | k' $tol$ $-uk$        |
| a–wigwām–ek             | w' $tol$ $-uk$        |
| $nigw\bar{a}mn\bar{u}k$ | ntolnok               |
| $kigwamn\bar{u}k$       | k'tolnok              |
| kigwāmwanhk             | k'tolwak              |
| a-wigwāmwanhk           | w'tolarak             |

There is also a locative usage employed to denote past or present time in such words as nibin 'summer' « Alg. » nibin-ong 'last summer'; pipon 'winter', pipon-ong 'last winter'. Cf. Pass. wespa'kwiwik 'vesterday morning'; M. A. Tagwongwi-ga 'next autumn'; Mi. Eskitpūkek 'to-morrow morning'.

It will be observed then that the sign of the Locative is essentially -k, becoming nasalized (-ng,-nk) in « Alg. » -Oj. and Del. This nasalization is, in all probability, a later modification. In Old Mass. we find, the Loc. ending -t; cf. sukqut 'in heaven' (Eliot's Bible) but Mohican Pequot Sukkuck with -k which would appear to be rather a modification of original -k than of -uk, -ug.

In Bl. I find no trace of a Locative. This relation is expressed by prepositional particles prefixed to the verb. Thus, mistsis itokh-itaŭpiŭ 'he sits upon the wood', where itvkh means 'on'; mokaistsis ni-mút-oto 'I have come from Elbon River', where mut means 'from' etc.

5) A form of Vocative sing. occurs in some of the languages, generally however, in only a few nouns of relationship; of «Alg.» n-os-e 'my father'; ningwis-e 'my son'; O. A. mitankgwi 'father'. From mitanhgwes; musemi 'grand father', from musemis; Del. n-okh-a 'my father'; nihillul-an 'O Lord', nihillal-ienk 'O our Lord'! The endings are «Alg.» -Oj. -e; O. A. -i, -a (cf. n-iga 'my mother' from nigawes) and Del. -a, -an, -enk, the latter of which is used only when coupled with the pronominal prefix 'our'. In Del. -an, -euk are not confined to nouns of relationship.

The Voc. pl., however, is expressed in all the dialects except Del. and Bl. In Cr., «Alg.», O. A. M. A. and Pass., we find it denoted by the sfx. -tok, -itok, -tuk, (-utūk). Thus, Cr. owashish-itok, «Alg.» nijanis-itok, M. A. awanhsis-tok, Pass. wasis-tok ochildren! and in Oj. by, the cognate -witūk; abenūji-witūk ochildren. In Del., however, the voc. pl. was denoted by the simple pl., as it often is to-day in M. A.; cf. Del. Kiluwa Kisgumowiyek Oye vipers and in M. A. nidombak or nidombamtok Omy friends.

I am inclined to identify the Voc. pl. ending with the Dubitative -tok, itok, -atok which appears in verbs in Cr. « Alg. » Oj., and in nouns in « Alg. » Thus, m. a. nidombam-tok really means 'my friends,' ('as many of you as may probably exist'). The true Dubitative force of -tok has been lost in the other idioms. All the modifications just discussed partake of the nature of case inflexion in other languages. The following endings, however, cannot thus be classified and must be treaded of separately as accidents peculiar to the Algic substantives.

- B. 6) The possessive suffix -m, -im, -om occurs in all the dialects save Bl. It was probably originally identical with the demonstr. ending -m (-ma) as seen in the 3d p. pronoun Del. nekama. Pass. negum mentioned above p. 213. Its force is simply that of a strengthener of the posses-ive. Its usage differs in the various dialects and must be learned by practice cf. Cr. Ni-mistik-om 'my stich' nit-owash-im-ish 'my child'. In the former case the plural pronominal terminations follow the particle: Cree ni-ivaskahikuniminon 'our house'. In the other languages the form is practically the same as in Cr. cf. « Alg. » nind-okimam 'my chief', nind-okimaminan 'our chief'; Oj. Nin kukush-im 'my pig' nin-kukush-iminan 'our pig', Del. achpoan 'bread' nd-a 'poanum' my bread' n- a'poanum-ene 'our bread'. U. A. ned-aremus-em 'my dog' ned-aremūs-ene 'our dog', M. A. n'kaoz-em 'my cow', n'kaozem-na 'our cow', Pass. nd-a-as-om, 'my horse', nd-a-as-om'n 'our horse'.
- 7) The diminutive exists in all the Algic tongues. Cr. iskwā 'woman', iskwāshish 'girl'. With this termin-

ation shish should be compared U. A. -is for nouns ending in a consonant or ii, as temahigan-is, 'little axe'; ūsis, for nouns whose plural is ūk-ūr, aquid nūsis 'little cause'; -sis for nouns in a consonant arenaübesis 'little man'; also M. A., Pass. -sis, noxkwasis, pilskwē-sis 'girl', but in Pass. sometimes -is as p'zo-is 'cat' from p'zo 'wild-cat'; Del. -tit, -chich, okhke-tit 'girl', or okhke-chich from okhken 'woman'. In « Alg. » and Oj. The ending is also -s but combined with a vowel and the nasal -n according to the termination of the noun: «Alg. » okima-ns 'chief'; mitikwab-ins 'bow'; wagosh-ens 'fox', etc. the vowel is almost the same in « Alg. » as that of the plural termination, except that nouns ending in -an, -sh, -m, -s, -w take ens and nouns in -ens take -ish. In Oj., on the other hand, the diminutive -ns always has the vowel of the plural. The ending -ish, which in « Alg. » Oj. becames -wish after a vowel, ash, ish, osh after t and osh after g, k, z, has usually in « Alg. » and always in Oj. a derogatory sense. « Alg. » manito 'God' manitosh; Oj. shishib' duck' shishib ish. In most of the dialects it is possible to double the diminutive ending to denote either a greater diminutive sense or a double derogatory meaning; cf. Pass awasis 'child' awasis sis, 'dear little child': «Alg.» abwishish 'nice little paddle', etc. In the other languages also -is, -sis, etc. are often both derogatory and diminutive.

In Bl. I find no ending cognate with -is, -sis, -tit. There are diminutive terminations, however, as may be seen from such words as puss 'cat'; puss okos 'kitten'; aké 'woman'; aké-ku-un 'girl', etc.

The last three accidents partake more of the nature of verbal inflexion than of nominal modification.

It must be remembered, however, that in Algic speech there is no real distinction between nominal and verbal treatment. The noun and verb have the same pronominal prefixes and suffixes and are subject to the same rules of time and place. Any noun, therefore, may be made a verb and many verbal parts may become substantives. It will therefore not appear surprising that nouns are often looked upon as being in the past, future and dubitative or suppositive states.

8) The past of nonus appears most prominently in « Alg. » -Oj. In the « Alg. » dialect particularly we find a near and remote past state. The form for the former is -ban (-iban, -oban); cf. Mari-ban 'Mary who is dead'; nos-iban 'my dead father'. This ending is used when a deceased person is spoken of whom the speaker had known. If, however, allusion is made to a person long dead whom the speaker could not possibly have known, we find the form -qoban, -iqoban, -ogoban; cf. ni-mishomis- igoban 'my grand father whom I never knew', but ni-mishomis-iban 'my grand father who is dead, whom I knew'. In Cr. and Pass. the -ban, -bun form appears only with verbs; cf. Cr. pipoon -opun 'it was winter' (pipoon 'it is winter'); Pass. nțiwa 'I have'; nțiwap'n of had (sd. ha-as 'a horse'; cf. M. A. n'namito-b 'I saw'). In Pass., the difference between a living and deceased person is frequently expressed by a curious variation of tone.

Thus, 'my grand father (living)' is while 'my dead grand father' would be expressed by saising the tone of the last syllable. This distinction is not observed when the noun stands in consecution, but only as above when in an exclamation.

- O. A. has also a distinctive past state for nouns, the endings for which are -a, exclusively for an nouns and -e for inan nouns only, both of which are used in the sing.; cf. n'mitonhywes-a 'my dead father'; niben-e 'last summer'. The suffixes -ga, -pan are used in both sing and pl. with both animates and inanimates, e. g. Naranhtwani-ga 'one of the old Norridgewalks'; Mari Sosep-iskwe-pan 'Mary who was the wife of Joseph'. In M. A. we find the original inan. -e changed to -a; cf. p'bona 'last winter'; nib'na 'last summer' (but Pass. nibūn 'last summer'). The M. A. affixes the ending -ga to nouns to denote a past state, e. g. n'mitonhywes-ga 'my dead father'; n'kā-ōzem-ga 'the cow I had', etc. This -ga appears also in Del. as moklumsum-ga 'ancestors'.
- 9) In Del. and M. A. the sign of the future -ji (O. A. -tsi chi) is moveable and may be appended to the noun or particle instead of to the verb; cf. M. A. Molian-ji nd-closan 'I shall go to Montreal' or Molian nd-closan-ji; Del. nan-ch n'dellsin 'I shall be thus' or simply n'dellsin-ch. This same phenomenon is also observed in Pass.; as K'tuikhumul-ch sepaunu 'I will write to you to-morrow' or K'tuikhumul sepaunu apch 'I will write you to-morrow again'. In Cr. the relative particle kē is used invariably with the future verb, cf. yūna ililiū kē tukoshik' the Indian who will come', but it has not the force of -ji (ch) which is purely a sign of the future.
- 10) Perhaps the most interesting substantival variation of all is the Dubitative, or, more correctly the Suppositive state which, so far as I can judge, appears only in «Alg.» with nouns. Its characteristic

sign is the suffix -tok, -itok, -atok which I identify with the voc. plur. (p. 227). The following examples will illustrate its .use. « Alg. » nind-avema-tok ni-wabama-tok 'it is probably my sister whom I see'; inan. ni-chimār-itok ni-wabandan -atok 'it is probably my canoe which I see'. In Cr. Oj. and Bl. the ending seems confined exclusively to the verb. cf. Cr. ashai koskositokenuk 'they are probably awake by now', Oj pidas'mūse'tuk 'they are coming along (so they say)'. I should mention that O'Brien (loc. cit. p. 287) believes there was a dubitative past in O. A. with the form -ussa, -essa, -issa, -ussa. This, however, does not occur in Râle except in distinctively verbal combinations, such as ke sanhgemanhwa-assa? 'was he your chief?' It is the regular Imperf. subj. ending in M. A. n'wajônôn-aza 'that I might have'. In Bl. the Dubitative is not a cognate with the above forms; cf. noxkakumometukki 'perhaps I love'. The characteristic sign of this is -oxka-.

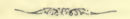
an interr. state which appears most prominently in «Alg.» nouns, the characteristic ending of which is -nen; cf. awenen anishinābe-nen? 'which man?'; we-konen nipi-nen' what sort of water?'. This form does not seem to be used in the other idioms; cf. Cr. Kēko masinaikun, M. A. Kagni awikhigan 'what book', etc. In Bl. the interrogative sign is not cognate with this -nen ending; cf. kit-ai-tappo-ats? 'did you go there'. The interr. sign is -ats which may be cognate with the Subj. past sign in O. A. M. A. -assa, -aza.

- Stare

J DYNELEY Prince Ph. D.

# LE PREMIER RÉCIT DE LA MORT DES PRÉTENDANTS

ET SES TRACES DANS L'ODYSSÉE



(OD. XVI 218-298 XIX 9-13)

Thucydide 1 et Aristote 2 racontent tous deux que dans les temps anciens les Hellènes portaient leur armes même en temps de paix, et l'historiographe athénièn ajoute que ses concitoyens furent les premiers à abandonner cette habitude et à circuler sans armes dans la ville.

Je publierai bientôt dans les Sitzungberichte de l'Académie de Munich une étude détaillée sur cet usage primitif et sur sa durée. En attendant, permettez moi de Vous indiquer deux des resultats de cette étude, qui sont en relation avec le sujet de la note que j'ai l'honneur de présenter à l'illustre compagnie.

Les vases du Dipylon dont les peintures représentent l'exposition du cadavre et le cortège funèbre, prouvent que vers la fin du 9<sup>m</sup>° siècle, au plus tard, l'habitude de porter toujours les armes tombait déjà en désuétude à Athènes. Il résulte d'autres indices

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> I. b.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Polit. II 8, p. 1268, 40.

que les Corinthiens, les Mégariens, les Mésséniens et les Chalcidiens d'Eubée abandonnèrent cette coutume pendant la première moitié du S<sup>me</sup> siècle au plus tard.

À l'époque où l'épopée homérique commençait à se developper, le port des armes était généralement répandu chez les Grecs de l'Asie Mineure, car, lorsque le récit est quelque peu détaillé, il en est question dans ses parties les plus anciennes 1 comme dans les plus récents, et le plus souvent dans ces dernières. En public, les héros sont armés de la lance et de l'épée; 2 chez eux 8 et dans les maisons de leurs amis, 4 l'épée ne les quitte guère. On peut prouver que les poètes de l'épopée plus récente vivaient à une époque où cet usage primitif était déjà abandonné; nous pouvons en conclure qu'ils le décrivaient d'une façon conventionnelle d'après les anciennes données. Bien peu de passages trahissent la coutume nouvelle de se présenter désarmé. Un de ces passages est le discours dans lequel Ulysse recommande à son fils d'éloigner des armes attachées aux parois du mégaron, pour les mettre hors de la portée des prétendants à l'heure de la vengeance. (Od. XVI 281-298):

άλλο δέ τοι ἐρέω, σὰ δ'ἐνὶ φρεσὶ βάλλεο σῆσιν όππότε κεν πολύβουλος ἐνὶ φρεσὶ θήσει Άθήνη,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> La plus ancienne mention de l'usage primitif se trouve *Il.* I 190, 194, 210, 219. Outre cela nous le rencontrons dans la même épopée II 45, 101, XVIII 597, 598.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Od. II 3, 10; XVII 62; XX 125, 127, 145. Pour cela on considérait la lance et l'épée ou au moins l'épée indispensables à l'appareil des hommes.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Od. IV 308; XXI 119, 431.

<sup>4</sup> Od. XXII 74, 79.

νεύσω μέν τοι έγω κεφαλή, ου δ'έπειτα νοήσας. όσσα τοι εν μεγάροισιν Αρήτα τεύχεα κείται. ές μυγόν ύψηλου θαλάμου καταθείναι άείρας 285 πάντα μάλ' αὐτὰρ μνηστήρας μαλακοίς ἐπέεσσιν παρφάσθαι, ότε κέν σε μεταλλώσιν ποθέοντες. « ἐκ καπνοθ κατέθηκ', ἐπεὶ οὐκέτι τοισιν ἐώκει, οδά. ποτε Τροίηνδε κιών κατέλειπεν Όδυσσεύς, άλλά κατήκισται, δοσον πυρός ζικετ' άθτιή. Πρός δ'έτι και τόδε μειζον ενί φρεσι δίκε Κρονίων, μή πως οἰνωθέντες, ἔριν στήσαντες ἐν ὑμιν, αλλήλους τρώσητε, καταισχύνητέ τε δαίτα καί μνηστύν ' αὐτός γὰρ ἐφέλκεται ἄνδρα σίδηρος.> Νῶιν δ'οίοισιν δύο φάσχανα καὶ δύο δοδοε 295 καλλιπέειν και δοιά βοάγρια χερσίν έλέσθαι, ώς αν επιθύσαντες ελοίμεθα τους δε κ'έπειτα Παλλάς 'Αθηναίη θέλξει καὶ μητίετα Ζεύς.

Le même discours est répété dans le XIX livre de l'Odyssée (4-13) avec une légère modification du vers 10 (Odyssée XVI 291) 1 et l'omission des quatres derniers vers. (Od. XVI 294-298). Puis vient le récit indiquant que Ulysse et Télémaque emportent les armes dans le thalamos. Ulysse suggère à son fils de dire aux prétendants, dans le cas où ils l'interrogeraient sur l'absence des armes, qu'elles avaient été eloignées pour les scustraire à l'action de la fumée et aussi pour eviter qu'ils se blessassent avec elles les uns les autres dans une querelle après boire.

Partout ailleurs les prétendants sont réprésentés armés dans la salle. <sup>2</sup> Après qu'Ulysse eût refusé la

Od. XIX 10: πρὸς δ'ἔτι καὶ τόδε μεῖζον ἐνὶ φρεσίν ἔμβαλε δαίμων.
 Od. XXII 74, 79.

réconciliation proposée par Eurymaque, ils tirent leurs epées du fourreau et se servent des tables en guise de boucliers. Si le poète qui composa le discours d'Ulysse les croyait armés de leurs épées, le second pretexte suggéré à Télémaque par son père n'aurait aucune raison d'être: en cas de querelle les prétendants n'aurient eu qu'à se servir de leurs propres épées. La fin du discours contient une autre contradiction; Ulysse recommande à Télémaque de garder deux épées pour leur usage personnel dans la lutte contre leurs adversaires. Cela s'entend qu'Ulysse, déguisé en mendiant n'avait pas d'armes sur lui; mais le poète réfère expressément que Télémaque, avant de creuser le sillon dans le sol de la salle pour y fixer les haches, dépose son épée et qu'il la reprend dès que commence le combat contre les prétendants. 1

Tout ceci prouve que le poête qui raconta l'enlèvement des armes, se figurait les prétendants sans armes propres dans la salle du festin, contrairement à ce que nous voyons dans les autres parties de l'épopée.

Pour comprendre ces contradictions, il faut nous rendre compte de la manière dont est née l'Odyssée, telle qu'elle nous est parvenue. Je partage les opinions que M. de Wilamowitz-Moellendorff a développées dans ses «Homerische Untersuchungen», et que chaque érudit impartial doit trouver justes dans les lignes principales.

L'Odyssée telle que nous la possédons a été compilée de plusieurs épopées différentes.

Pour les livres qui traitent des évènements survenus

<sup>1</sup> Od. XXI 119, 431.

à Ithaque, le compilateur s'est servi surtout de trois épopées, de la Télémachie, d'un poème qui racontait comment Ulysse et Pénélope se reconnurent et dans lequel Ulysse exterminait les prétendants après s'être entendu avec son épouse, et enfin d'une troisième épopée, où Ulysse tuait les prétendants avant de s'être fait reconnaître de Pénélope. Des vestiges de ce dernier poème se sont conservés dans le livre XX de notre Odyssée, et il a servi de base aux quatre dernièrs livres. C'est de lui que provient le récit du meurtre des prétendants du XXII livre, où ceux-ci se présentent armés d'épée. La plus ancienne et la plus poétique de ces trois épopées est bien celle que nous avons nommée en second lieu. Elle contenait, elle aussi, un récit du meurtre des prétendants, mais il n'est pas arrivé à nous parceque le compilateur l'a remplacé par celui de l'épopée plus récente et plus faible dont il se servit pour les derniers livres.

L'ésprit si différent qui règne dans chacun de ces poèmes nous donne lieu de croire que les descriptions du meurtre des prétendants devaient diverger considérablement de l'une à l'autre. Les deux passages qui traitent de l'enlèvement des armes reposent sur une rélation qui différait du XXII livre par un trait essentiel: les prétendant dans le Mégaron y sont representés sans armes. D'un autre coté nous savons que le compilateur puisa dans une épopée qui rélatait le meurtre des prétendants autrement que dans le livre XXII. Il ne serait donc pas trop téméraire de supposer que la version d'après laquelle Ulysse et Télémaque éloignent les armes, provient de cette dernière épopée. Le compilateur aura bien senti la difficulté d'insérer ce motif

dans son Odyssée. S'il l'a fait tout de même, c'est qu'il s'agissait d'un épisode qui était gravé dans la mémoire du peuple et qu'il était impossible de l'éliminer.

Il à donc essayé de le mettre en rapport avec la situation décrite dans le livre XXII. Mais cet essai lui a bien mal réussi. Au commencement de ce livre, Ulysse tue Antinoos d'un trait de flêche, sur quoi les prétendants se lèvent furieux et s'élancent à travers la salle. Puis viennent les vers (23, 24):

πάντοσε παπταίνοντες ἐυδμήτους ποτὶ τοίχους οὐδέ πη ἀσπὶς ἔην, οὐδ' ἄλκιμον ἔγχος έλέσθαι.

M. Kirchhoff <sup>1</sup> a justement reconnu que la conduite attribuée par ces vers aux prétendants, est absolument inconcevable. Les prétendants croient qu'Ulysse, sous ses guenilles de mendiant, a tué Antinoos par mégarde. Mais s'il s'agissait seulement de punir un mendiant armé simplement d'un arc, quelle necessité y avait—il de chercher sur les murs de la salle des lances ou des boucliers, quand les épées dont les prétendants étaient ceints eussent été plus que suffisantes? Il est clair que le compilateur a intercalé ces vers pour mettre à peu près à l'unisson les deux passages précédents, qui rélatent l'enlèvement des armes, avec le livre XXII. Il en est de même des vers 139–141, où Mélanthios se réfère à l'éloignement des armes:

[ἀλλ' ἄγεθ', ὑμῖν τεὑχε' ἐνείκω θωοηχθῆναι
ἐκ θαλάμου ' ἔνδον γάο, ὀΐομαι, οὐδέ πη ἄλλη
τεὑχεα κατθέσθην 'Οδυσεὺς καὶ φαίδιμος νίός.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Die Composition der Odyssee, p. 189 et suiv.; Die homerische Odyssee, p. 581 et suiv.

M. Kirchhoff <sup>1</sup> remarque que l'adverbe *evdov* y est employé d'une façon contraire à la logique et reconnaît avec raison aussi dans ces vers une interpolation mal réussie.

Je n'oserais décider, si ce passage dans sa conception originale finissait avec le vers 139, ou s'il contenait une autre donnée, qui fut substituée par les vers interpolés. Si mon hypothèse est juste, c'est-à-dire si le transport fait par le récit de l'enlévement de armes provient de l'épopée plus ancienne, où Ulysse tue les prétendants avec la connivence de son épouse, nous aurions par là une idée de la manière dont cette épopée représentait le meurtre des prétendants. Ils auraient été massacrés par Ulysse pendant le festin.

La description en corresponderait avec celle que Agamemnon fait dans la première Nékyia de son assassinat et de celui de ses camarades (Od. XI 411 et suiv.):

'δειπνίσσας, ως τις τε κατέκτανε βουν επί φάτνη. 
"Ως θάνον οἰκτίστω θανάτω περί δ'άλλοι έταιροι νωλεμέως κτείνοντο, σύες ως άγριοδοντες, οι δά τ'εν άφνειου ἀνδρός μέγα δυναμένοιο ἢ γάμω ἢ εράνω ἡ είλαπίνη τεθαλυίη.

Si l'épopée plus ancienne représentait ainsi le meurtre des prétendants, alors il devient tout naturel que l'auteur du XXII livre ait traité l'argument d'une

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Die Comp. d. Odyssee p. 192 et suiv.; Die hom. Ody. pag. 584 et suiv.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Le vers 711, doit avoir fait une grande impression; est il repeté Od. IV 535.

autre manière et que le compilateur ait donné la préférence au poéme plus récent. Les Grecs des temps plus reculés, avec les idées âpres de justice qui leur étaient propres, regardaient le massacre des jeunes gens sans armes comme une juste punition pour leur conduite criminelle. Il est bien probable que les générations posterieures furent choquées par la brutalité de ce procédé. Outre cela les poètes plus récents considéraient le plus de cliquitis d'armes possible comme un trait. caractéristique du vrai récit épique. 1 C'est pourquoi l'auteur du XXII livre arme les prétendants d'epée et qu'ensuite chez lui Mélanthius leur donne des casques, des boucliers, des lances. Cela lui fournissait l'occasion de dépeindre une série de scènes de combat qui de tout temps appartenaient aux sujets les plus goutés de la poésie épique.

On trouvera étrange que le poëte plus ancien attribue aux prétendants la coutume plus récente et les représente non armés dans la maison d'Ulysse, tandis que le poète plus récent les fait revenir à l'habitude ancienne d'être toujours armés. Mais ce fait trouve une explication parfaitement vraisemblable dans les différentes circonstances qui influencèrent la poésie épique dans son developpement antérieur et postérieur.

L'épopée ionienne qui contenait le récit perdu du meurtre des prétendants, surgit selon toute probabilité dans une période très reculée du S<sup>me</sup> siècle, mais on ne

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Un exemple évident de cette tendence est fourni par les vers *Od*. XVIII 376-379 que M. de Wilamowitz considère avec raison comme interpolée par un poète postérieur.

peut croire qu'elle pût avoir été créée avant le commencement de ce siècle. Si la coutume de porter toujours les armes tombait en désuétude à Athènes vers la fin du 9me siècle et si à Chalkis, à Corinthe, à Mégare et en Messénie elle fut definitivement abandonnée dans la première moitié du 8<sup>me</sup> siècle au plus tard, nous pouvons supposer que ce fait se produisit un peu plus tôt en Ionie, où la civilisation avançait plus rapidement que dans la mère patrie. Il est donc tout à fait vraisemblable que le poète créa cette épopée après que les Ioniens eurent abandonné la coutume primitive, et qu'en représentant les prétendants dans la salle d'Ulysse non armés, il se conformait à l'usage qui regnait dans son époque et dans son pays. Il vivait, il chantait au moment où la source de la poésie épique était en pleine activité et il pouvait puiser à pleines mains pour son poëme dans son entourage même.

Les poëtes postérieurs ne se trouvaient plus dans une position aussi favorable. Ils avaient reçu de leurs prédécesseurs un riche appareil de formes sociales traditionnelles, de phrases toutes faites, qui était reconnu comme typique et dont ils ne pouvaient s'emanciper que difficilement. Cette circonstance devait nécéssairement entraver leur fantaisie et introduire dans leur production un élément moins poétique.

L'auteur de l'épopée que le compilateur employa pour les quatre derniers livres, vivait dans une époque beaucoup plus récente que celui du récit perdu du meurtre des prétendants; il trahit une connaissance des pays occidentaux qui n'etait guère possible que depuis la deuxième moitiée du 8<sup>me</sup> siecle, après que les Chalcidiens et les Corinthiens eurent étendu le cours de leur navigation jusqu'aux mers occidentales. 1 Il serait difficile de reculer l'oeuvre du compilateur au de là de la deuxième moitié du 7<sup>me</sup> siècle, <sup>2</sup> M. de Wilamowitz <sup>8</sup> a supposé avec raison que le poète de cette épopée et le compilateur vivaient tous deux dans la mère patrie et dans un centre de civilisation soit chalcidienne, soit corinthienne. Tous deux appartenaient à l'époque où les Chalcidiens, les Corinthiens, et autant que nous le sachions, les citoyens de tous les états grecs avaient abandonné depuis longtemps l'usage de porter toujours les armes. Malgré cela le poète de l'épopée sur laquelle sont basés les 4 derniers livres de l'Odyssée nous décrit Télémaque et les prétendants armés d'épées dans le Megaron d'Ulysse et le compilateur revient fréquemment et avec une certaine pédanterie à l'usage primitif. 4

Si donc les poètes les plus récents décrivent avec prédilection un usage abandonné depuis longtemps, c'est qu'ils le faisaient certainement avec l'intention de donner à leur poésie un caractère archaïque et propre à la grande épopée.

HELBIG.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Wilamowitz, Homerische Untersuchungen, p. 24-27; p. 70.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Wilamowitz, p. 228.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Homerische Untersuchungen, p. 27, 70.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Od. I 121, XVII 62, XX 125, 127, 145.

# DIE PHRYGISCHEN INSCHRIFTEN.

- MOUNTERWARD

Zur Erklärung der phrygisch abgefassten Inschriften oder phrygische Worte (Verfluchungs-Formel, enthaltenden griechischen Inschriften, die vor einigen Jahrzehnten von Texier und neuerdings von Ramsay in verschiedenen Gegenden des alten Phrygiens entdeckt worden, sind verschiedene Versuche von mehreren Fachmännern gemacht worden. Aber alle diese Versuche von Lassen und später Fick, Ramsay und Kretschmer leiden an den gemeinsamen Grundfehler, dass die genannten Gelehrten in keiner Weise den von Alten schon uns vorgezeigten Factor zur Hülfe nehmen, nämlich die armenische Sprache. Die Verwandtschaft der phrygischen Sprache mit der alten armenischen ist von alten zuverlässigen Schriftstellern, wie Herodot und sein zeitgenoss Eudoxus ausdrücklich bezeugt und von den jetzigen linguistischen Ansichten als a priori feststehend angenommen werden muss.

So dass für jeden ernstlichen Erklärungsversuch der genannten phrygischen Inschriften eine Vergleich-

ung des in diesen enthaltenen Sprachmaterials mit der armenischen Sprache mir als unbedingt nothwendig erscheint. Diese Vergleichungsmethode wende ich im vorliegenden Versuche zur Erklärung der phrygischen Inschriften an. Ich beginne mit der Erklärung der von Ramsay entdeckten phrygischen Inschriften der römischen Zeit und komme dann auf die zuerst von Texier aufgefundenen älteren, der Hellenischen Zeit angehörigen Inschriften. Den Text der ersteren führe ich an wie er in Kuhn's « Zeitschrift für Vergleichende Sprachforschung auf dem Gebiete der Indogermanischen Sprachen » (Band XXVIII, s. 381 u. w.) von Ramsay selbst veröffentlicht ist.

a) Phrygische Inschriften der römischen Zeit

### N. 1

Τάτεις ετίμησε τὸν Ἄππουν τὸν έαυτῆς ἄνδοα ἔτι ζωσα καὶ τὰ τέκνα μνήμης χάοιν καὶ έαυτήν. Τίς δέ ταύτη θαλάμειν κακὸν ποοσποιήσει, κατηραμένος ἤτω αὐτὸς καὶ τὰ τέκνα αὐτοῦ καὶ ἐκ τέκνων τέκνα.

1) Táteiç. In dieser Inschrift kann der Personenname Táteiç, den Kretschmer 1 als einfachen Lallnamen betrachtet mit dem bekannten karisch-kleinasiatischen und armenischen Personenname  $\Delta\dot{a}\delta a\varsigma$  (armenisch  $\Delta a\vartheta$  oder  $Ta\vartheta$ ), den (den karischen  $\Delta\dot{a}\delta a\varsigma$ ) der Vater von  $\Theta\dot{\varepsilon}\mu\iota\sigma\sigma\sigma\varsigma$  trägt, verglichen werden. Vrgl. auch die aus den phrygischen Inschriften bekannten Personen-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Einleitung in die Geschichte der griech. Sprache s. 348.

namen Δάδης (Ισμαράγδον), Λάδα (Feminin) Κανκάρον, Λέτα oder Λέτη (Μένανδρος Λοιστάρχον ἐποίησεν Δέτη ἰδία πενθερά) Τάτα (Τάτα ἡ σύμβιος αὐτού). Τάτας Τάτας Μαιύλον). Vgl. auch die kleinasiatische und armenische Stadtnamen Δαδάστανα, Λαδάκερτα, Λαδόπολις und den kappadokischen Monatsnamen Δάθονσα oder Τεθονσία. Der Name des angeblichen Sohnes des karischen mythischen Heldens Λαδα, des Θεμισσός nämlich, scheint nichts anderes zu sein als die griechische Übersetzung des Namens Λάδας. Θεμισσός ist freilich aus Θέμις hergeleitet. Ταδ aber in der armen. so wie Dad in der pers. Sprache, nichts anderes bedeutet als θέμις, jus, (so auch armen. tadem richten, tadasdan (vgl. den kleinasiatischen Stadtnamen Λαδάστανα - Gericht).

2) Θαλάμειν. Das einzige interessante Wort in der Inschrift 1 ist Θαλάμειν (« ταύτη θαλάμειν ») Θαλάμειν ist, aller Wahrscheinlichkeit nach, ein paretymologisch mit dem griech. Válauos verwechseltes und der Form nach hellenisirtes phrygisches Wort, das eigentlich Grab bedeutet. Dies schliess' ich aus der armen, wrzl. Thal Thalem graben, Thalumu Begräbniss. Ob das griech. θάλαμος in irgendeiner Beziehung zu der armen w. Thal steht, die auch den allgemeinen Sinn von decken, στέγειν hat (Vgl. das arm. Thalag kopfdecke. Thaland - ὑμήν) lass' ich dahingestellt. Das zu vermuthende phrygische Wort lautete wahrscheinlich etwa thalam oder thalumn. Die Endung am in den armenischen Verbalien (so hnayem sorgen, hnam sorge; zk-em fühle, an-zk-am  $avaio<math>\partial \eta \tau o \varsigma$ ) wie in den kleinasiatischen und armenischen Localnamen Iléoyauov Lygdamum. Vgl. den arm. Stadtnamen Chram) ist nicht ungewöhnlich. Die gewöhnliche Endung aber

der Verbalien im armenischen ist umn. Das arm. Thalumn bedeutet nur Begrübniss, hingegen das phrygische θαλάμειν bedeutet die Begrübnissstätte. Was den Auslaut n (θαλάμει[ν]) in der phrygischen Dativsuffix anbetrifft, so kann man ihn auch in dem armenischen Dativsuffix der auf mn endigenden Verbalien finden (So vgl. sermn σπέρμα. Dativ. serman.) Aehnliches kommt auch in einigen sowohl armenischen als phrygischen antonymischen Dativendungen vor. So das arm. soin – dieser, in Dativ semin. Ebenso noin — dieser, in Dativ. nemin. Vrgl. das phryg. σεμούν κνουμάνει — τούτφ τῷ μνήματι (s. w. unten).

#### N. 2

Άντίπατοος καὶ Βαβους Πασίωνος Λεοντ(ἰφ) ἀδελφῷ ὶδίφ καὶ Ἀφία γυναικὶ αὐτοῦ, καὶ Γλύκων γαμ(β)ρὸς μνήμης χάοιν. Ιος ταμαν καὶ κακουν αδδακεττι, ετιττετικμένος είτου.

- 1) Ios. In der phrygisch abgefassten Verfluchungsformel dieser Inschrift das erste Wort  $\iota os$  ist offenbar ein phrygisches unbestimmtes Relativpronom aus derselben wrzl. wie das griechische  $\delta s$  (of al). Snort. jas. jat.
- 2) Tauar. Dieses von Ramsay als Schade (harm) <sup>1</sup> erklärte phrygische Wort ist offenbar der Dativ eines dem armen. ta und toin entsprechenden phrygischen Demonstrativpronomens des armenischen da oder ta ==

<sup>&#</sup>x27; Nach der Erklärung von Ramsay muss der ganze Vorsatz der Verfluchtungsformel so erklärt werden: ος αν ζημίαν καὶ κακὸν ποιήση ('Αλλά τίνι πράγματι ζημίαν καὶ κακὸν αν ποιήση :). Der Begriff von *Grab* bleibt so ganz aus.

oύτος der dativ ist tma und tmane (i tmane mit der praepos. I aθ) der Doin oder Toin ούτος tmin (timin). Beide armenische Wörter, sowohl tmane als tmin scheinen identisch mit dem phrygischen ταμεν — τοθτφ zu sein.

- 3) Kai. Wie die Folge der Wörter zeigt, muss και als μνήμα erklärt werden. Was das Etymum des Wortes anbetrifft, so kann es mit dem karischen σοθα τάφος, dem griech. κῶς είρκτή; κοίλος, καυλός, κόοι (κοιλώματα Hesych), lat. cavus vergliehen werden.
- 4) Αδδακεττι. Dieses phrygische Wort bedeutet offenbar ποιήση, und so ist sein Etymum entweder auf die wrzl. dha, da, tha ἔθηκε ἐποίησε (Sncrt. dadhāmi oder takshâmi, deutsch Thun. That) oder auf die w. δα, da (δαήναι, δαίδαλος) zurückzuführen. Ich bemerke nur das auch in vielen griechischen Dialecten von Kappadokien, in denen nicht wenige alte kleinasiatisch-armenische Wurzel bis heute sich erhalten haben, ist δάζω ποιω. Vrgl. den alten kappadokischen Monatsnamen Δάθονσα oder Ταθονσία, und Τεθονσία dessen Wurzel und Etymum von P. de Lagarde auf das baktrische Dadousi, dada Schaffer zurückgeführt wird (s. oben s. 3.).
- 5) Επιτετιιμένος. Wenn man die phrygisch abgefassten Verfluchtungs-formeln der griechisch-phrygischen Inschriften mit den griechisch abgefassten ähnlichen Formeln der griechischen Inschriften von Phrygien vergleicht, so muss man die Wörter επιτ(τ)-επιμένοι είτον als ἐντύχοιτο mit passiver Bedeutung, also gegriffen werden erklären. So scheint in N. V (bei Ramsay) dieselbe Verfluchtsformel in beiden Sprachen abgefasst zu sein. Ις κε σεμον κνουμίνος α(δ)ακέν με διώς ζ[ε]μ[ε]λω ἐπιτετικμένος είτο(ν). Dieser phrygisch abgefassten Verfluchtsformel folgt bald eine griechisch

abgefasste F. «  $^{\circ}O_{S}$  αν δὲ κακ $\tilde{o}_{S}$  [ $\pi$ ]νήσε[ $\iota$ ], τέκνα ἀωρα ἐντύ[χοιτο].

Ecrov ist offenbar eine Imperativform, wie das griech, und latein, ἔστω, esto. Was nun die grammatische Form und das Etymum von ετιτετικμενος oder ετιτετιγμένος betrifft, so betrachte ich es als ein zusammengesetztes Participium passivum. Der erste Theil des Compositums, nämlich en, ist wahrscheinlich eine Praeposition wie das arm. end, oder ent = ἀντί, ποὸς, κατά. Τετικ(γ)μενος kann freilich mit dem armen. tik Spiess. Tika-hatz = δορίπλημτος. Vrgl. Pers. tik impetus. tekiden = cito currere. tekaniden = amovere, dispellere. Richtiger aber muss man das ετιτετιγ(n)μενος mit der griech. W. τικ, τεκ, τεχ. τυχ. τίκτειν, τεκείν (eigentlich = werfen), τυγγάνειν ( treffen « ημβοοτες, οὐδ' ἔτυχες »), τυκτός, τύκος (- Meissel) in Verbindung bringen, falls diese griech, Wrzl, mit der oben erwähnten armen. tik und pers. tek nicht dieselbe ist. Ετιτετιγ(κ)μενος also = ἐντετυγμένος in der ursprünglichen Bedeutung von τυγχάνω, also = getroffen, schwer getroffen.

#### N. 3

Ios  $\nu$ i σεμούν κνουμανεί κακον  $a(\delta)$ ακετ . . . ετίττετικμένος είτου.

1) los m. Uber los ist schon oben gesprochen worden. Nl aber ist wahrscheinlich eine mit dem

¹ In den griechisch abgefassten Verfluchtsformeln der Verfluchtungssatz lautet auch « κατηραμένος ήτω (s. N. 1) und « ὑποκατάρατος ἔστω » und « ἀώροις περιπέσοιτο συμφοραῖς ». ετιτετικ(γ)μένος aber entspricht besser dem ἐντύχοιτο und muss die in den Inschriften dieser Verbumsform gegebene passive Bedeutung (ἐντύχοιτο = ἐντετυγμένος εἴη) nur in solchem Sinne aufgefasst werden.

griechisch. är (105 rt - ö5 är) gleichbedentende im armenischen nicht vorkommende phrygische Partikel.

- 2) Krovμarci. Das interessanteste phrygische Wort in dieser Inschrift ist das offenbar Grab bedeutende W. κrovμarci. Es ist wahrlich merkwürdig, wie Ramsay, Kretschmer und andere sich in der etymologischen Erklärung dieses Wortes geirrt haben, da es doch ganz einfach aus dem armenischen qounem (qoun-em schlafen erklärt werden muss. κrovμar also bedeutet κοίμητήριον. Das Suffix man ist in der arm. Sprache ein locatives. So kerez-man Grab. sandi-man Gegenüber (sandi-gegen). kine-man (kine Wein). Hnga-man Rauchgefäss (Houng Rauch θνμίαμα). Vrgl. pers. man mansio, domus. Vrgl. auch die kleinasiat. Stadtnamen Κομανα, Δομανα, Σίμανα, Γαλμανα.
- 3) Σεμουν ist ein Demonstrativpronomensdativ, den kann man, statt in den slavischen Sprachen etwa gezwungener weise zu suchen, wie Fick gemacht hat, ganz einfach aus dem armen. Demonstrativpronomensdativ s(e)min (Dativ des Pronomens soin dieser) oder s(ema und (s)emane (Dativ des Pronomens sa dieser) erklären. Beide armenische Formen s(e)min und s'ema oder s(e)mane sind beinahe ganz dieselbe mit dem σεμουν.
  - 4)  $a(\delta)a\kappa\epsilon\tau$  s.  $a\delta\delta a\kappa\epsilon\tau\tau\iota$  N. 2.

### N. 4

Διόδοτος Μακεδονικό(ς) . . . 'Αριστάρχου ἐποίησεν Δέτη ίδια πενθερά.

Ιος νι σεμον ..... κακουν αδακετ, αινιοι θαλαμει, δηδιος ζεμελω [ετιτετ μιμενος ειτον.

- 1) Αινιοι. In dieser Inschrift findet sich ausser den schon erklärten phryg. Wörtern (ιος, νι, σεμο(ν)ν, αδακετ, θαλαμει) das neue Wort αινιοι. Aus dem Zusammenhange der Wörter αινιοι θαλαμει entnehme ich dass wir hier ein neues Demonstrativpronomen haben und zwar in Dativ. Und gerade dieses Demonstrativpronomen findet sich in dem armen. Demonstrativpronomen ain mit dem Dativ ainm, ainmig, j-ain. Hier aber das Dativsuffix des Pronomens nähert sich mehr dem griechischen, als dem armenischen.
- 2)  $\Delta\eta\delta\iota o\varsigma$ . Das Wort scheint ebenfalls Demonstrativpronomen zu sein, und wahrscheinlich in Genitivform.  $\delta\eta\delta\iota o\varsigma$   $\zeta\varepsilon\mu\varepsilon\lambda\omega = \tau o\dot{v}\tau ov$  of  $\pi ai\delta\varepsilon\varsigma$ . Vrgl. die schon oben (N. 2) erwähnte armenische Demonstrativpronomina d(t)ia und d(t)oin.
- 3) Ζεμελω. Dieses Wort ist schon von Sayce mit dem aus Hesychius bekannten phrygischen Worte ζέμελεν (βάοβαρον ἀνδράποδον. Φρύγες) verglichen worden. Die eigentliche Bedeutung des Wortes scheint Kind oder Sohn zu sein. In diesem Falle muss man das Etymum des Wortes auf die Wrzl. γεν. armen. ýnan. Lat. gen und gem. geminus, gemellus beziehen.

#### N. 5

γλυκυτάτ $\varphi$  Zωτι(n) $\varphi$  μνήμης χά $\varrho$ ιν. Ισκε σεμου  $\kappa(v)$ ουμινος . [κακον]  $\alpha(\delta)$ ακεν μεδιως ζεμελω ετιτετικμένος ειτο(v).

δς ἄν δὲ κακῶς (π)νήσε(ι), τέκνα ἄωρα ἐντύ(χοιτο).

1) Ione scheint gleichbedeutend mit  $\delta \varsigma$   $\delta v$  zu sein, also  $\iota \sigma \iota \varepsilon = \iota \sigma \varsigma v \iota$  (N. 2) =  $\delta \varsigma \iota \varepsilon (v)$  quisque (in den

griech. kappadokischen Dialecten νίσιε). Is scheint also wie ιος ein Demonstrativ und zugleich auch Relativ-pronomen zu sein. Κε ist offenbar dasselbe mit dem homerischen νε, νεν (ὅ, τι νεν νεφαλή κατανεύσω).

#### N. 6

Ιος νι σεμουν κνουμάνει [κακουν] αββερετ, α(ι)νου.... ητιτετικμένος είτου.

- 2)  $A\beta\beta\epsilon\varrho\epsilon\tau$ . Dieses neue phrygische Wort ist offenbar ένέγνη zu erklären. Vrgl. das griech. φέρω lat. fero arm. perem. pers. berem. Macedon. βερ (Βερενίνη). Das Wort darf nicht als mit einer Praeposition ab ad zusammengesetzt betrachtet werden. Das a oder ab in a(β)βερετ scheint, wie in a(δ)δακετ, ein Praefix su sein.
- 3)  $A(\iota)vov$  ist wahrscheinlich eine Genitivform des oben (N. 4) erwähnten Demonstrativpronomens  $avv-o\iota$ .

#### N. 18

Αινικός σεμούν κνουμάνει κακούν αδδακέτ, αινί μανκάβεο....

1) Αινικος. Hier finden wir das aus anderen Inschriften bekannte Demonstrativpronomen aivi mit einem Suffix oder Partikel κος, wodurch das Demonstrativum in ein unbestimmtes Relativpronomen überzugehen scheint. αινικος also τος ω, ις με (s. Ν. 3 u. 5). Vrgl. die griech. kappadok. ἀστζέ οῦτω ἄστζεκο ὅπως ἄν.

2) Μανκαβεο. Das Wort scheint dasselbe mit dem μανκατι des N. 26 (s. unten) zu sein. s. N. 26.

#### N. 21

Αὐο. Κυρίλλα Μύρωνος σύμβιος Αὐο. Πάσα Μιν(ν, έου τοῦ καὶ Κυρίωνος καὶ ἀππᾶς γαμβρὸς αὐτῆς καὶ Τάτα ἡ σύμβιος αὐτοῦ ζῶντες κατεσκεύασαν τῆ μητρὶ τὴν σορόν.

Ιος σα σορου κακε αδακετ, με ζεμελω ετιτετικμένος ειτου.

- 1)  $\Sigma a$ ) ist offenbar ein Demonstrativpronomen  $ov{tos}$  ( $\sigma a \sigma o o o v = \tau a v \tau \eta \tau \tilde{\eta} \sigma o o \tilde{\phi}$ ) ganz dasselbe mit dem arm. Demonstrativpron.  $sa = ov{tos}$  (vrgl. auch soin = dieser wie ta und toin, na und noin) Vrgl. mit diesem sa das Snert. sa, sa-s er. Griech.  $\sigma \eta u \varepsilon o v$ . Deutsch. sie, so.
- 2)  $\Sigma o \varrho o v$ ) kann gewiss als ein Lehnwort aus dem griech.  $\sigma o \varrho \acute{o} \varsigma$  betrachtet werden, obwohl  $\sigma o \varrho \acute{o} \varsigma$  im Griechischen nicht eigentlich das Grab bedeuteth. Jedenfalls kann man aber das W. auch mit dem armen. sorem eindringen. sor  $\tau \varrho \acute{o} \nu \lambda \eta$  vergleichen (Vergl. auch das pers. hour Grab).

#### N. 26

Ιος νι σεμον κνουμανι κακον δακετ, αινι μανκατι ιτιττετικμενος ειτου.

1) Μανκατι). Hier ist interessant das Wort μανκατι, das Kind oder Kinder, zu bedeuten scheint. Also ανν μανκατι ετιττετικμένος είτου οὐτος σὺν παισὶν ἐντυ-

χοιτο. Vrgl. N. 5, « τέκνα ἄωρα ἐντύ[χοιτο], u. N. 21, ιος.... με ζεμελω ετιτετικμενος ειτον, με ζεμελω τούτον τὰ τέκνα. Wirklich, kann man μανκατι mit der armen. Wrzl. mang(k), manong(k) παις. mang(k) ig(k) — παιδάριον, in Verbindung bringen. Das armenische Wort [mang(k)] hat im Pluralnominativ, ausser der gewöhnlichen Endung k (manong k) auch die Eudung ti, (a) ti also mangti παιδες. Diese zweite Form ist beinahe ganz dieselbe mit dem phrygischen Μανκατι.

## Μανκαβεο (N. 18)

Mit dem Markate scheint Markaβεο N. 18 ava μανκαβεο) ganz dasselbe zu sein. Zu bemerken ist aber dass die Form mankab im Armenischen ist instrumentalis (kortzagun), das als « durch die Kindern » oder « mit den Kindern » erklärt werden muss. αινι μανκαβεο also — er mit den Kindern. Dann aber muss vielleicht auch αινι μανκατι so erklärt werden und μανκατι als Instrumentalis angenommen werden, obwohl mang(k)ti im Armenischen Nominativform ist. Cfr. skrt. suffix bhyas, lat. suffix bus).

So viel über die phrygisch abgefassten Inschriften der römischen Period. Jetzt gehen wir zum Erklärungsversuche der archaischen, nämlich der griechischen Zeit gehörenden, phrygisch abgefassten Inschriften über, indem wir diese nach der von Texier und neuerdings von Ramsay abgeschriebenen Texten geben. In dieser Aufgabe will ich nicht alle die bis jetzt von

verschieden Gelehrten gemachten Erklärungsversuche der gesagten Inschriften ausführlich besprechen, sondern ganz einfach meine eigene Erklärungsversuche zur Kenntniss bringen.

## b) Inschriften des großen Midamonuments

Ι. Ατες (nach Ramsay, Ατις nach Texier) αφιιεβαις (nach R, αφιιαιβος nach Τ.) ακενανογ(λ)αβος Μιδαι  $\lambda(\gamma)$ α-Fαλ( $\gamma$ )ται Fανακτει εδαες.

II. Baβa μεμεFaις: προιταβος: μφι· γ(ζ)avaFορ(ζ)ος (nach T. nach Ramsay μφι· γavaFεζος) εδαες.

#### In der Inschrift 1

- 1.  $A\tau\varepsilon\varsigma$  oder  $A\tau\iota\varsigma$  ist gewiss der bekannte Lydisch-phrygische Eigenname.
- 2. Αρκιαιβος oder αρκιεβαις kann aus dem armen. argay König (griech. ἀρχός) oder aus dem armen. arkoy Ehrwürdig erklärt werden.
- 3.  $Anevavoy(\lambda)aFos$ . Dieses Wort, das Lassen als Object des Satzes betrachten wollte (also das Monument, das Grab?) Ramsay aber als einen Eigennamen in Genitiv (analog mit Dorulas, Dorula-Fos, =  $\Delta ogi-\lambda aos$ ), muss vielleicht auf die armen. Wrzl. agen. agn. agna-wor =  $\pi e ou \varphi av \eta s$ , agna-zon = Ehrenvoll, agnouzem = Verehren bezogen werden:  $anevavoy(\lambda)aFos$  ist vielleicht eine Adjectiv oder Adverbialform und bedeutet achtungsvoll,  $evose\beta \eta s$  (oder  $evose\beta os$ ),  $evose\beta \eta s$  (oder  $evose\beta os$ ).
  - 4. Midai ist gewiss Dativ von  $Mida(\varsigma)$ .

- 5. *Γανακτει άνακτι*.
- 6.  $I'(\lambda)aFa\gamma(\lambda)\tau a\iota$ . Unerklärlich; es scheint ebenfalls Dativ zu sein.
- Εδαες ist offenbar = έποίησε. Vrg. das αδ-(δ)ακετ der phrygisch. Inschrift der röm. Zeit.

#### In der Inschrift 2

- Baβa ist der bekannte phrygisch-kleinasiatische Götter- und Personen-name.
- 2. Μεμεβαις als parallel von αρκειβαις ist wahrscheinlich ein Adjectiv. Es ist von Lassen mit dem griech, μεμαώς verglichen worden (Also μεμεβαις bereitwillig, ergeben?).
- 3. HooitaFos als parallel von anevavoy 2)aFos ist vielleicht eine Adjectiv- oder Adverbialform.

· Was das folgende

4. Κφι· ζαναΓος(ζ)ος. oder μφι. ζαναΓοζος betrifft, so kann ich nicht begreifen, was Lassen mit der willkürlichen Veränderung der Wortfolge zu erreichen hoffte, indem er die in dem Texte von Texier vorhandene μφι· ζαναΓοςος in μφιζαν: αΓοςος verwandelt.

ZavaFogos oder l'avaFogy(ξ)os oder ZavaFeξou kann aus dem armen. ýnem — gebären sein. Setzen wir die Wrzl. des Wortes als ģan (ģna, γav, zen. Vgl. das pers. zen — γυνή. zen-iden — gebären), so ist das Suffix aFog also awor ganz armenisch. Auch das Suffix aFeξos kann mit dem arm. Verbaliensuffix itz (ģnitz — γεννήτως) verglichen werden. Κφι ist wahrscheinlich mit dem griech. σφός lat. suus, bactr. qwa zu vergleichen. Demnächst Κφι-ζαναΓοgos — σφφ γεννήτως.

5.  $\Sigma ine \mu av$  oder  $\Sigma ine v(\varepsilon) \mu av$ . Dieses Wort ( $\Sigma ine \mu av$  bei Texier,  $\Sigma ine v \epsilon \mu av$  bei Ramsay) ist sowohl von linguistischem als von mythologisch-ethnologischem Gesichtspunkte an das wichtigste aller hier erörterten phrygischen Wörter. Das Wort  $\Sigma ine(v\varepsilon) \mu av$  bedeutet, wie die ganze Reihe der Wörter zeigt und wie die Erklärer es annehmen, Grab. Und diese Bedeutung kann uns zum richtigen Etymum des W. führen.

Σινε(νε)μαν in der Bedeutung Grab kann von Gesichtspunkte dieser Bedeutung und des Locativsuffixes μαν mit μνουμάν(ει) der phrygischen Inschriften der röm. Zeit verglichen werden. Eine etymologische Verbindung aber zwischen beiden, wie Ramsay es versucht hat, ist ganz verfehlt. Weil während das Etymum und die Bedeutung von krovuar ganz einfach und leicht aus dem armenischen kun Schlaf, kun-em schlafen, kunaran = κοιμητήριον, mit dem kleinasiatisch-armenischen Locativsuffix man erklärt wird, muss Einevenar, in dem wir ebenfalls das Suffix nar finden, ein Ort für  $\Sigma \iota n \varepsilon (\nu \varepsilon)$  bedeuten. So in der armenischen Sprache findet sich das Wort S(i)gai (das armenisch  $\sigma(\iota)\kappa a\iota$  ausgesprochen wird). Das Wort entspricht in der armenischen Uebersetzung des alten Testaments dem griech, vivas, und wird auch in den armenischen Lexica so erklärt. Dies kann aber nicht die genaue Bedeutung des Wortes sein. Ursprünglich muss das Wort eine allgemeinere Bedeutung gehabt haben, also die Bedeutung des ausserordentlich starken, des Helden, des mächtigen. 1 Das Etymum des armenischen Wortes

i Die zwei armenische Wörter, durch die man das griech  $\eta_{\rho\omega}$ s übersetzt, nämlich d(t)intzazu =  $\theta$ eogen $\eta_{\varsigma}$  und Katz = tapfer entsprechen nicht genau dem Sinne des griechischen Wortes.

muss auf eine arische Wurzel bezogen werden, die wir wahrscheinlich in den nordeuropäischen Sprachen finden. Diese W. ist die des deutschen Wortes Sieg, siegen (altdeutsch Sigi /Vrgl. die deutschen und keltischen Heldennamen Siegbert, Segobriga, Segovesus, Unabhängig aber von der etymologischen Frage ist es gewiss dass S(i)gai im Armen, den Held, den gigantischen, aber auch den mächtigen, den König zu bedeuten scheint. Und diese Bedeutung scheint auch der armenische Königsname S(i)gai-orti Kind, Sohn von S(i)gai zu haben. So heisst einer der mythischen Könige von Armenien (Moses Chorinatz, Gesch. von Armenien I, 19). Sigaiorti heisst auch ein armenischer König zeitgenoss von Senacharib, bei dem beide Söhne dieses Königs nach der Ermordung ihrer Vaters sich geffüchtet sein sollen (Moses Chor. I, 23).

Aus dieser Combination der Namen geht deutlich hervor dass das phrygische Σικε(νε)μαν, wenn es in einer Verbindung mit dem armenischen Namen steht, nicht anderes als das Grab eines Helden oder eines Königs bedeutet, also ist entweder dem griechischen ήρφον gleichbedeutend oder wahrscheinlich bedeutet einfach Königs-Grab βασιλικόν μνήμα. Dass aber S(i gai oder S(i)kai wirklich ein Held bedeutendes

¹ Die Annahme von Kretschmer (s. 232) dass es sich hier um zwei Wörter handele, deren das erste τι, also ein Demonstrativ pronomen, und das zweite κενεμαν als Grab (aus dem Snort. khan = graben zu erklären sei, kann nicht richtig sein, erstens weil τικείνειμαν ist offenbar nur ein Wort; zweitens weil das phrygische Demonstrativ ist sa nicht si (Olen. s. Inschrif. N. 21). Die richtige Erklärung des Wortes scheint Grab, und zwar ξρώνν oder Königsgrab sein. Diese Erklärung wird oben vielfach begründet.

phrygisch-kleinasiatisches Wort ist, das kann man auch aus einer anderen Combination der Namen mit Sicherheit schliessen, nämlich aus der Verbindung des phrygischen  $\Sigma \iota \iota \iota \varepsilon (\iota \varepsilon) \mu a \nu$  mit anderen altkleinasiatischen Ortsnamen.

a'. Siyetov. Siyetov hiess, wie bekannt, ein Vorgebirge auf der asiatischen Seite des Hellespontus, Elaeus gegenüber (in der europäischen Ufer), wo das Ποωτεσιλάειον, also das Grab des Helden Protesilaos lag, Auf Σίγειον aber befunden sich tumuli (τύμβοι), ein Heiligthum und ein Grab des Achilleus, das so genannte Azilleiov (Strab. XIII, 595 « τοῦ μὲν οὖν Άχιλλέως καὶ ἱερόν ἐστι καὶ μνημα πρὸς τῷ Σιγείω »). Man zeigte an demselben Orte die Gräber der Helden Patroclos und Antilochos (Πατρούκλου δὲ καὶ Άντιλόγου μνήματα). Σίγειον war also ein mit drei berühmten Heldengräbern und einem Tempel von Achilleus geheiligter Ort, wo die Einwohner von Ilion den Helden Opfergabe (ἐναγισμούς) darbrachten. Es ist aber sehr wahrscheinlich dass die Verehrung der Gräber auf Livelov von Seiten der griechischen Colonisten des Hellespontus ihren eigentlichen Ursprung bei kleinasiatischen Völkern hat und von den Griechen auf die griechische Helden des trojanischen Krieges übertragen worden ist. Der Name Σίγειον ist nicht griechisch, sondern kleinasiatisch und kann sehr gut mit oben erörterten armenisch-germanischen Wurzel Sigi S(i)gai in Verbindung gebracht werden.

Σίγειον also scheint ganz dasselbe mit dem Σικεμαν der phrygischen Inschrift zu sein, mit dem einzigen Unterschiede, dass in dem gräcisirten phrygisch-kleinasiatischen Namen Σίγειον das kleinasiatisch-armenische Suffix man durch das griechische Localsuffix mor oder nor ersetzt worden ist (Vrgl. 1960ov, 1960ov).

Sigu. Und so muss sehr wahrscheinlich auch das Sigu der von Schliemann entdeckten nichtgriechischen Inschrift von Troja mit Σίγειον in Verbindung gebracht werden. Ist diese meine Erklärung richtig, so könnte ich zwei andere kleinasiatisch-phrygische oder trojanische Wörter in diese combination einschliessen, nämlich die Namen Σκαμάνδριος und Σκάμανδρος und Σκαμαί πύλαι.

' In der von Schlieman in Troj: 1873 gefundenen nicht griechischen Inschrift (in deren Schriftzügen Burnouf die Grundzeichen der chinesischen Inschrift, Max Müller phonikische Buchstaben, schliesslich hethitische erkennen wollte, hat professor Hang die Worter Ta. i. o. Si. i. go oder Si. i. go. ta. i. o gelesen und Si. i. go also Sigo mit Σίγειον, Σκάμανδρος. Σκαιαί πόλαι Σιγαίος (dem Namen des Gemahls der Dido), ferner Sigon (einem Ortsnamen auf der phönikischen Festlande) in Verbindung gebracht (Beilage zur Allgemeinen Zeitung 1874 N. 32), während Alfred Resch (Allg. Zeit. 1874 N. 140) denselben Namen (Si. i. go) der Trojanischen Inschrift auch mit dem aus Bibel (Num. XXI, 21. Deuteron. IV, 4) bekanntem amoritischen Königsnamen Liyov und mit dem hebraischen Stadtnamen Sichem verglichen hat. Also betrachteten Beide (Haug und Resch) das Sigo der Inschrift und mit ihm auch das Σίγειον, Σκάμανδρος und Σκαιαί πόλαι als Wörter semitischer Abkunft. Diese Meinung aber ist gegenüber der oben dargestellten Combination der phrygischen Σικεμαν mit Σίγειον bez. Σκάμανδρος. Σκαιαί πόλαι und dem armen. S(i)gas widerlegt. Die arische Abkunft aller dieser Namen wird durch diese Combination ganz klar gestellt. Und wenn die von Haug gemachte Entzifferung der trojanischen Inschrift richtig ist, so ist das in dieser gelesene Wort Sigo ganz identisch mit Yirstov. Uebrigens scheint die von Alfred Resch vorgeschlagene Zusammenstellung des trojanischen Sigo mit dem phonikischen Gottesnamen Liziv (Euseb. Praep. Ev. 1.10 p. 26 « Aagin & ist: Liziv » nicht treffend zu sein. Ebenso scheint die Meinung dass durch den Namen der Hafenstadt Sigo der obigen Inschrift, Liguer als eine phinikische Niederlage erwiesen sei, verfehlt zu sein.

Σκαμάνδοιος wird bei Homer selbst mit 'Αστνάνας' eng zusammengestellt. 1 Diese Zusammenstellung aber kann uns die Zusammensetzung des Wortes Σκαμάνδοιος aus Σκα (sgai) Held, König, ἄναξ und mandra Burg (Vgl. μάνδρα = ein mit einem Zaun umgebener Ort. Sncrt. mandira = domus, mandura stabulum)<sup>2</sup> erklären. Σκαμάνδοιος oder ursprünglich Σκάμανδοος also ( 'Αστνάναξ = Stadtkönig, Malkart (?) Vrg. 'Αστύοχη Γόοδιον (κέστα gherda, gorod. - κτίσμα, πόλις) Πολίτης (ein Sohn von Priamos) Urbanus als Personenname) war ein troisch-phrygisch-kleinasiatischer Helden-oder Königsname, von dem auch der trojanische Fluss oder Flussgott Σκάμανδρος seinen Namen erhalten hat. Dass der Name Σκάμανδρος in diesem Sinne in allgemeinerem Gebrauche bei troischen Völkern stand, erhellt auch aus einer alter Ueberlieferung. Σκάμανδρος nämlich war nach Nicolaus von Damascus der erste König von Troja, dessen Name mit einem der ältesten kleinasiatischen mythischen Namen, dem Dada verbunden wird.3 Es mag nun dass Σκάμανδρος grammatisch nicht genau άστνάναξ erklärt wird; es mag nicht « Stadtkönig ». sondern «Königs-stadt» bedeuten. Indessen finden wir dieselbe grammatische Bildung in dem karischen Σονάγελα

II. VI 402-3 « τόνρ' Ἐκτωρ καλέεσκε Σκαμάνδριον, αθτάρ οἱ ἄλλοι ᾿Αστυάνακτα ΄ οἰος έρύετο Ἅκτωρ. » Vrgl. XXII 500 u. 506 « ᾿Αστυάναξ, ὅν Τρῶες ἐπίκλησιν καλέουσιν ».

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> In dem phrygischen Μανδράπολις scheint πόλις eine Uebersetzung des phrygisch-kleinasiatischen μάνδρα zu sein.

<sup>3</sup> Nicolai Damasceni Excerpta et Fragmenta Ed. Orelli p. 36 « Σκάμανδρος ὁ βασιλεύς, πρῶτος τῶν Τρώων, Σάμωνι χρησάμενος συνεργῷ τὸν ἐν Τρῷάδι ἐνίκησεν, ἀποθανόντος δὲ Σάμωνος κατὰ τὴν μάχην, τὴν γυναίκα αὐτοῦ Δάδαν, μητέρα τῶν νεανίσκων εἰς τὸ Πόλειον ἐξέπεμψε διὰ κήρυκος ». Vrgl. Steph. v. B. (u. d. W.).

( Königsgrab. Dieses Wort auch muss wörtlich Grabskönig erklärt werden). Sonst gibt es auch im Griechischen Composita, in denen die obige Erklärung Σκάμανδοος Stadtkönig ihre Analogie findet. So z. B. Αωρόθεος Θεόδωρος Vgl. ἀρχιμανδρίτης. Aber wenn auch Σκάμανδρος als Königstadt erklärt werden muss, so hindert uns dies nicht die ursprüngliche Bedeutung des Namens auf die Stadt selbst von Troja zu beziehen und aus diesem Namen die beide andere, sowohl den des Flusses Σκάμανδρος als den des Helden oder Königs Σκαμάνδριος. 1

Σκαιαί πύλαι (auch Jaodáriai) heisst bei Homer das zu dem Felde von Troja und zu dem Lager der Griechen führende Thor von Ilios (Il. III, 145; VI, 393). Das ist nirgends von dem Dichter als orauai also link erklärt wird. Wenn aber die alten und die neuen Erklärer des Dichters den Namen mit dem griechischen Adjectiv σκαιός link als identisch annehmen und als westliches Thor erklären, so ist dies eine ganz willkürliche Erklärung, zumal weil Homer nichts von anderem also ostlichem, oder nur rechtseitigen (δεξιαί πύλαι) sagt. Ich glaube in Σκαιαί πύλαι muss man das Ueberbleibsal eines kleinasiatisch-armenischen Wortes annehmen und das Σκαιαί πύλαι (die Pluralform wird wahrscheinlich um das grossartige darzustellen gebraucht) also das einzig von dem Dichter oft erwähnte, das πεδίονδε führende auch Jaobáviai genannte eigentliche

¹ Die Form Σκαμάνδριος ist gewiss nur griechisch, von Homer zum Unterschiede des Helden eder Königs Σκάμανδρος von dem gleichnamigen Fluss oder Flussgote gebrauch. Sonst Σκάμανδρος hies, der erste König von Troja (s. oben S. 18. Anmerkung 3).

Thor von Ilios, also das königliche Thor (Porta reale. Vrgl. das Byzantinische χονοή πύλη) erklären und so muss man das Wort mit Σκαμάνδοιος, Σίγειον, Σικεμαν in Verbindung bringen. Selbst wenn man, gestützt auf « σκαιὸν ὁίον » (Odys. III, 295), annehmen sollte, dass Homer unter « σκαιόν » wirklich « links » d. h. westlich verstanden hat, so liegt in diesem Falle eine subjective Auffassung des Dichters vor, der das Wort als ein griechisches betrachtete: hindurch wird also keineswegs die wirkliche objective Bedeutung des phrygisch-kleinasiatischen Wortes « königlich » widerlegt.²

Ueber die anderen phrygisch abgefassten Inscriften der hellenischen Zeit gehe ich hinweg, weil in diesen kann ich nicht viel erklärlichen finden. Bemerkenswerth sind doch die folgenden Wörter.

- 1) Aκαραλασουν scheint ebenfalls Grab zu bedeuten; oder, wie Ramsay glaubt, bedeutet den Ort, wo die Felsenmonuments der Stadt gesammelt waren. Sonst scheint das Wort aus zwei Theilen zusammengesetzt zu sein. In dem ersten Theile finden wir vielleicht das armenische W. kar. Stein pers. char Stein. (Akaralasoum λιθόκτιστος?).
- 2) ΑΓατζ ist offenbar ein Zeitwort bedeutend vielleicht ἐποίησεν, ἐξετέλεσε. Vergl. das arm. awarden ἐκτελεῖν. Poset. awardeag ἐξετέλεσε.

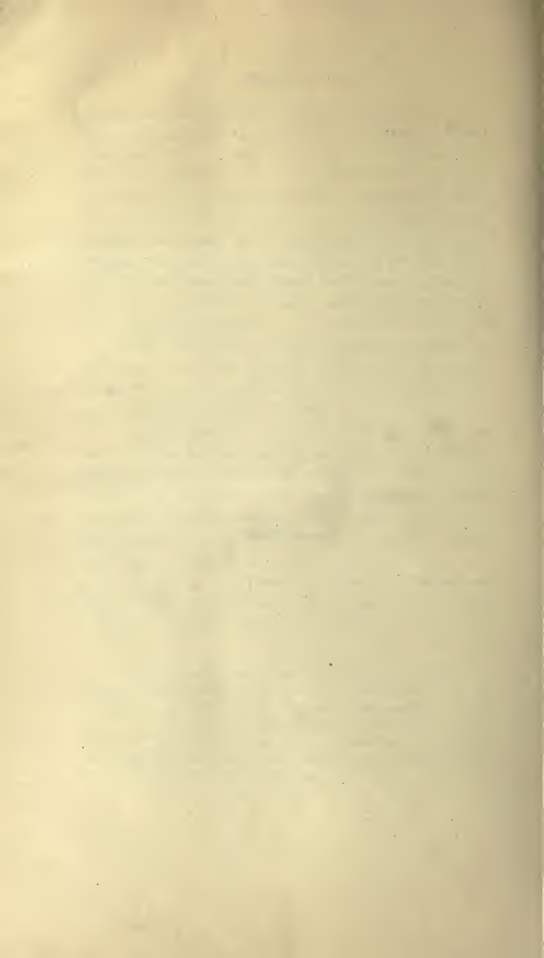
¹ Was das Lautverhältniss von Σίγειον und Σικεμαν, Σκάμανδρος, Σκαιαί in Bezug auf den Uebergang von γ in κ betrifft, so soll ich bemerken dass das armen. 4 (g) wie das griechische κ ausgesprochen wird.

<sup>\*</sup> Mit Σκαιαὶ πόλαι und den anderen verwandten kleinasiatischen Namen wie auch mit dem armen. S(i)gain könnten wir auch das phrygische Μὴν ᾿Ασκαῖος in Verbindung bringen, wenn dieser Name nicht eher an ᾿Ασκηνόν und ᾿Ασκηνός erinnerte.

- 3) Αφεζαστιν (ματεφαν αφεζαστιν), αφεζαστιν ist vielleicht das Superlativ eines Adjectivs αφεζ (Vgl. das arm. arz'aan würdig. Bactr. areza Ehre. Vrgl. auch den aus den Inschriften bekannten kilikischen Personennamen Άφζαν); ματεφαν αφεζαστιν also die ehrwürdigste Mutter?
- 4) Κουοζανεζον klingt ganz armenisch. Vrgl. d. arm. korý Arbeit, Dienst. Korýanitz Arbeitstätte ἐογαστήριον. korýanaýon der die Arbeit führende, der Künstler.

P. CAROLIDES.





A la liste des adhèrents au Congrès de Rome il faut ajouter ceux dont suivent les noms:

#### NORVÈGE

JANS LIEBLEIN Prof. de l'Université de Christiania.

#### HOLLANDE

HEEGE Mme.

#### SERBIE

POPOVITCH Comm. Prof. EUGENE.

## MEXIQUE

FRANCISCO DEL PASO Y TRONCOSO.

#### RUSSIE

MOHR NÉE VON RADLOW MME NINA.

DE POLTORAZKY MÎLE HERMINE
S. E. DE KROUPENSKY ANATOLE.
S. E. le Général von Schwedow G. de Jagow.

#### JAPON

KURARICHI GHIRATORI Prof. JUNGIRO TAKAKUSU Dr.

#### FRANCE

Mr Israel Lévi.
Mme Israel Lévi.
M. Froidevaux.
M. Joseph Schvab.
M. Paul Boell.
Mme Hodge.

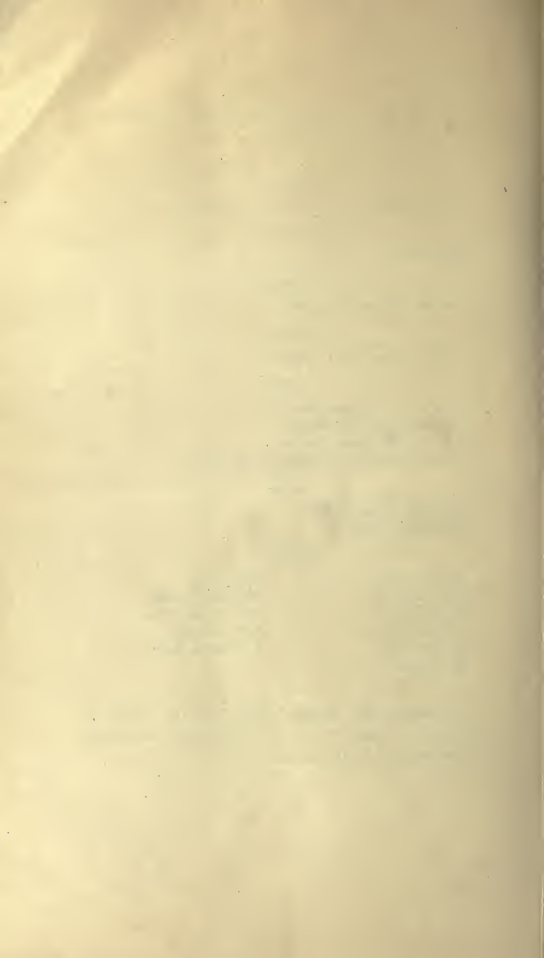
Mlle Honge.

M. PIERRE DEULIN. Sénior G. RAPPOPORT.

M. H. GALADIN.

M. GEORGES SALMON.

Au nombre des délégnés officiels du XII Congrès il fant ajouter l'illustre Professeur Tomsen, qui représentait le Gouvernement de Danemark.



# INDEX

## SECTION MYTHOLOGIE ET RELIGIONS.

| gists. (Dr. Paul Brönnle)                                                                                                   |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Notes de lexicographie egyptienne. (Karl Piehl)                                                                             |
| Di un bassorilievo del museo di Perugia. (G. Donati)                                                                        |
| Del nome Papa nelle chiese cristiane di oriente ed occidente.  (B. Labanca)                                                 |
| (B. Labanca)                                                                                                                |
| The Oriental conception of Law. (Herbert Baynes)                                                                            |
| Note semasiologiche. (Francesco Scerbo)                                                                                     |
| Note semasiologiche. (Francesco Scerbo)                                                                                     |
| Sul trattamento delle liquide indogermaniche nell'indoiranico<br>e specialmente nell'antico indiano. (G. Ciardi-Duprè). 127 |
| e specialmente nell'antico indiano. (G. Ciardi-Duprê). 127                                                                  |
|                                                                                                                             |
| Intorno alle origini della scrittura lineare. (G. Sergi) 195                                                                |
|                                                                                                                             |
| The inflexion of the Substantive in the Algonquin Languages.                                                                |
| (J. Dyneley)                                                                                                                |
|                                                                                                                             |
| Section Gréce et Oriente.                                                                                                   |
| Lo premier récit de la mort des prétendants et ses traces dans                                                              |
| l'Odyssée. (Helbig)                                                                                                         |
| Die phrygischen Inschriften (P. Carolides)                                                                                  |













# BINDING SECT. JUN 1 2 1967

PJ 20 A73 1899 v.3

International Congress of Orientalists Proceedings

PLEASE DO NOT REMOVE

CARDS OR SLIPS FROM THIS POCKET

UNIVERSITY OF TORONTO LIBRARY

